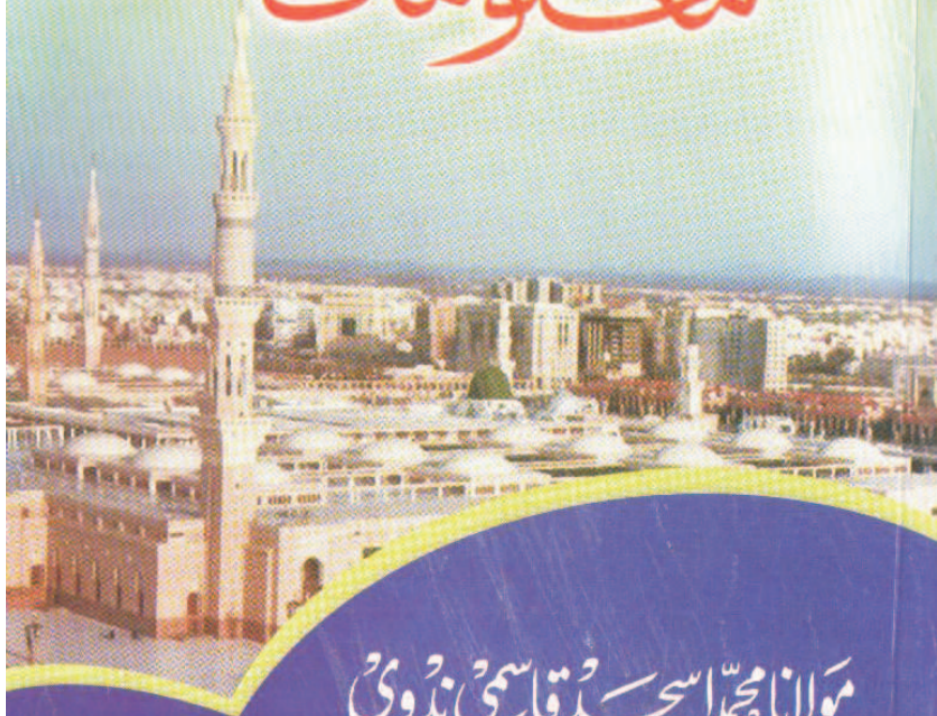


# بُنیادیٰ دین اور تاریخی مَحْلُومَاتٌ



مولانا محمد اسحاق دفتر قاسمی ندوی  
شیخ الحدیث جامعہ عربیہ امدادیہ مزاد آباد

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

# بنیادی دینی اور تاریخی معلومات

تألیف:

مولاناڈاکٹر محمد ابجد قاسمی ندوی صاحب

مهتمم و شیخ الحدیث

جامعہ عربیہ امدادیہ مراد آباد

و خلیفہ مجاز: عارف باللہ حضرت مولانا

شاه حکیم محمد اختر صاحب رحمة الله عليه

Mob`ile: 09412866177

ناشر:

مرکز الکوثر التعلیمی والخیری مراد آباد

اشاعت کی عام اجازت ہے۔

## تفصیلات

|                                          |                                        |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| نام کتاب :                               | بنیادی دینی اور تاریخی معلومات         |
| تالیف :                                  | مولانا محمد ابجد قاسمی ندوی صاحب       |
| شیخ الحدیث جامعہ عربیہ امدادیہ مراد آباد |                                        |
| طبع اول :                                | محرم الحرام ۱۴۳۶ھ مطابق نومبر ۲۰۱۴ء    |
| کمپوزنگ :                                | محمد شعیب قاسمی سیتاپوری               |
| صفحات :                                  | ۱۱۲                                    |
| ناشر :                                   | مرکز الکوثر التعلیمی والخیری مراد آباد |
| قیمت :                                   |                                        |

**ملنے کے پتے:**

جامعہ عربیہ امدادیہ مراد آباد یوپی  
کتب خانہ نعیمیہ دیوبند  
مکتبہ الفرقان لکھنؤ  
مرکز دعوت و ارشاد دارالعلوم الاسلامیہ بستی یوپی  
مولانا عبدالسلام خان قاسمی ۱۷۹ کتاب مارکیٹ، وزیر بلڈنگ، بھنڈی بازار ممبئی



# مندرجات

|                                    |    |
|------------------------------------|----|
| عرضِ مرتب                          | ۱۱ |
| <b>□ قرآن مجید</b>                 |    |
| قرآن کا اصل موضوع                  | ۱۲ |
| قرآن کی خصوصیات                    | ۱۲ |
| قرآن سے متعلق ضروری معلومات        | ۱۳ |
| قرآن کے بنیادی حقوق                | ۱۳ |
| قرآن کی تلاوت                      | ۱۳ |
| قرآن سیکھنا، سکھانا اور سمجھنا     | ۱۳ |
| قرآن کریم کا حفظ                   | ۱۴ |
| <b>□ حدیث</b>                      |    |
| <b>□ ضروری دینی عقیدے</b>          |    |
| عقیدہ سے مراد                      | ۱۶ |
| اللہ اور اس کی صفات سے متعلق عقیدے | ۱۶ |
| فرشتوں سے متعلق عقیدے              | ۱۷ |
| آسمانی کتابوں سے متعلق عقیدے       | ۱۸ |
| قرآن مجید سے متعلق عقیدے           | ۱۹ |

|       |                                                |
|-------|------------------------------------------------|
| ۱۹    | پیغمبروں سے متعلق عقیدے                        |
| ۲۰    | خاتم النبیین حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ سے متعلق عقیدے |
| ۲۱    | صحابہ کرام ﷺ سے متعلق عقیدے                    |
| ۲۲    | ائمه مجتہدین اور اولیاء کرام سے متعلق عقیدے    |
| ۲۳    | قیامت سے متعلق عقیدے                           |
| ۲۵    | عالم بزرخ (قبر) سے متعلق عقیدے                 |
| ۲۶    | تقدیر سے متعلق عقیدے                           |
| ۲۷    | اہل السنۃ والجماعۃ سے متعلق عقیدے              |
| ۲۹-۳۳ | <b>□ چھٹے کلمے</b>                             |

|    |              |
|----|--------------|
| ۳۱ | ایمانِ بجمل  |
| ۳۱ | ایمانِ مفصل  |
| ۳۱ | سورہ فاتحہ   |
| ۳۲ | التحیات      |
| ۳۲ | درود شریف    |
| ۳۳ | دعاء ما ثورہ |

|       |                           |
|-------|---------------------------|
| ۳۴-۳۵ | <b>□ اللہ کے مقدس نام</b> |
| ۳۶-۵۰ | <b>□ سیرتِ نبویہ</b>      |
| ۳۶    | خاندان و نسب              |
| ۳۶    | ولادت اور اسم گرامی       |
| ۳۷    | پروش                      |

|    |                           |
|----|---------------------------|
| ۳۸ | آپ کے پچا اور پھوپھیاں    |
| ۳۸ | آپ کی بیویاں              |
| ۴۰ | اولاد                     |
| ۴۰ | صاحبزادے                  |
| ۴۱ | صاحبزادیاں                |
| ۴۱ | نبوت و رسالت اور دعوت     |
| ۴۲ | شعبابی طالب               |
| ۴۲ | معراج                     |
| ۴۳ | ہجرت اور قیام مدینہ منورہ |
| ۴۳ | غزوہ بدر                  |
| ۴۴ | غزوہ احد                  |
| ۴۴ | غزوہ خندق                 |
| ۴۵ | صلح حدیبیہ                |
| ۴۵ | غزوہ خیبر                 |
| ۴۶ | فتح مکہ                   |
| ۴۶ | غزوہ حنین                 |
| ۴۷ | غزوہ تبوک                 |
| ۴۷ | حجۃ الوداع                |
| ۴۸ | وفات                      |
| ۴۹ | حلیہ مبارک                |
| ۵۰ | امت پر آپ کے حقوق         |

|    |                                    |
|----|------------------------------------|
| ۵۰ | مجزات                              |
| ۵۱ | □ طہارت سے متعلق ضروری باتیں ۵۱-۵۵ |
| ۵۱ | استنجاء و طہارت                    |
| ۵۱ | وضو                                |
| ۵۱ | وضو کے فرائض                       |
| ۵۱ | وضو کی سننیں                       |
| ۵۲ | وضو کو توڑنے والی چیزیں            |
| ۵۲ | وضو کے مستحبات                     |
| ۵۲ | وضو کے مکروبات                     |
| ۵۳ | عسل                                |
| ۵۳ | عسل کے فرائض                       |
| ۵۳ | عسل کی سننیں                       |
| ۵۳ | عسل کا مسنون طریقہ                 |
| ۵۴ | تیم                                |
| ۵۴ | تیم کی شرطیں                       |
| ۵۴ | تیم کرنا کب جائز ہے؟               |
| ۵۵ | جن چیزوں سے تیم ٹوٹ جاتا ہے        |
| ۵۵ | جن چیزوں سے تیم کیا جا سکتا ہے     |
| ۵۵ | تیم کا طریقہ                       |
| ۵۵ | موزوں پر مسح                       |

# □ نماز سے متعلق ضروری باتیں ۵۶-۷۲

|    |                                 |
|----|---------------------------------|
| ۵۶ | - نماز کی ترکیب                 |
| ۵۹ | - سلام پھیرنے کے بعد کی دعا     |
| ۵۹ | - تسیح فاطمی                    |
| ۵۹ | - نماز کے فرض ہونے کے شرائط     |
| ۵۹ | - نماز کی صحت کے شرائط          |
| ۶۰ | - نماز کے فرائض                 |
| ۶۰ | - نماز کے واجبات                |
| ۶۱ | - نماز کی سنتیں                 |
| ۶۱ | - نماز کی ۱۵ سنتیں ہیں          |
| ۶۱ | - قیام کی ۱۱ سنتیں              |
| ۶۲ | - قرأت کی ۷ سنتیں               |
| ۶۲ | - رکوع کی ۸ سنتیں               |
| ۶۲ | - سجدے کی ۱۲ سنتیں              |
| ۶۳ | - قعدہ کی ۱۳ سنتیں              |
| ۶۳ | - نماز کو توڑنے والی چیزیں      |
| ۶۴ | - نماز کے مکروہات               |
| ۶۵ | - نماز سے پہلے اور بعد کی سنتیں |
| ۶۵ | - نماز جمعہ                     |
| ۶۶ | - نماز وتر                      |
| ۶۶ | - نماز عیدین                    |

|    |                         |
|----|-------------------------|
| ۶۷ | ممنوع اوقات             |
| ۶۷ | قضا                     |
| ۶۸ | مسجدہ سہو               |
| ۶۸ | مسافر کا مسئلہ          |
| ۶۸ | نماز جنازہ              |
| ۶۹ | نماز تراویح             |
| ۷۰ | معذور اور بیمار کی نماز |
| ۷۰ | نفل نمازیں              |

## □ روزے سے متعلق ضروری باتیں ۷۳-۷۵

|    |                                  |
|----|----------------------------------|
| ۷۳ | روزے کے مستحبات                  |
| ۷۴ | جن چیزوں سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے     |
| ۷۴ | روزے کے مکروہات                  |
| ۷۴ | جن چیزوں سے روزہ مکروہ نہیں ہوتا |
| ۷۵ | نفل روزے                         |
| ۷۵ | اعتفاف                           |

## □ زکوٰۃ وغیرہ سے متعلق ضروری باتیں ۷۶-۷۹

|    |                          |
|----|--------------------------|
| ۷۶ | زکوٰۃ واجب ہونے کے شرائط |
| ۷۶ | صاحب نصاب                |
| ۷۷ | صدقة فطر                 |
| ۷۸ | قربانی                   |
| ۷۹ | قربانی کے جانور کی عمر   |

|                                  |              |
|----------------------------------|--------------|
| <b>□ حج سے متعلق ضروری باتیں</b> | <b>٨٠-٨٢</b> |
| حج کے واجب ہونے کے شرائط         | ٨٠           |
| حج کے فرائض                      | ٨١           |
| حج کے واجبات                     | ٨١           |
| حج کی قسمیں                      | ٨١           |
| احرام کے واجبات                  | ٨٢           |
| تلبیہ                            | ٨٢           |
| عمرہ                             | ٨٢           |
| <b>□ گناہ</b>                    | <b>٨٣-٨٥</b> |
| حقوق اللہ                        | ٨٢           |
| حقوق العباد                      | ٨٢           |
| <b>□ اسلامی آداب</b>             | <b>٨٩</b>    |
| کھانے کے آداب                    | ٨٩           |
| پینے کے آداب                     | ٨٩           |
| سلام کے آداب                     | ٨٩           |
| <b>□ پرده کے احکام</b>           | <b>٩٠-٩٣</b> |
| ستر                              | ٩٠           |
| پرده اور اس کے درجات             | ٩١           |
| پرده کی شرطیں                    | ٩١           |

شرعی لباس

|         |                                             |
|---------|---------------------------------------------|
| ۹۲      | □ ہندوستان کی مسلم حکومتیں                  |
| ۹۲      | ہندوستان                                    |
| ۹۲      | ہندوستان کے مذاہب                           |
| ۹۲      | ہندوستان میں مسلمانوں کی فاتحانہ آمد        |
| ۹۵      | مسلمانوں کی پہلی حکومت                      |
| ۹۵      | غزوی خاندان                                 |
| ۹۶      | غوری خاندان                                 |
| ۹۶      | خاندانِ غلام                                |
| ۹۷      | خلجی خاندان                                 |
| ۹۸      | خاندانِ تغلق                                |
| ۹۸      | سید خاندان                                  |
| ۹۹      | خاندانِ لودھی                               |
| ۹۹      | مغلیہ خاندان کی حکومت کا پہلا دور           |
| ۹۹      | سوری خاندان                                 |
| ۱۰۰     | مغلیہ خاندان کی حکومت کا دوسرا اور زریں دور |
| ۱۰۲     | مسلم حکومت کی خصوصیات                       |
| ۱۰۳-۱۰۸ | □ آزادی ہند میں مسلمانوں کی خدمات           |
| ۱۱۲-۱۰۹ | □ مصنف کی مطبوعہ علمی کاویں                 |

# عرضِ مرتب

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيد المرسلين و على آله واصحابه اجمعين:

امت کے نوہالوں اور نوجوانوں کو ضروری دینی و تاریخی معلومات سے واقف کرانا وقت کی بہت بنیادی ضرورت ہے، ہماری نسل بنیادی دینی معلومات سے حد درجہ ناواقفیت میں بتلا ہے، اور مخلوط معاشرتی نظام اور لادینی ماڈرن تعلیم سے متاثر ہو کر بگاڑ کے راستے پر بھاگ رہی ہے۔

ملک کے مختلف خطوں اور علاقوں میں اللہ کے متعدد مخلص بندے امت کی اصلاح اور دینی تعلیم کے فروع کے لئے حسب ضرورت واستطاعت کوششیں کر رہے ہیں، احرقر کو مختلف احباب نے بنیادی دینی و تاریخی معلومات پر مشتمل ایک عام فہم اور مختصر کتاب مرتب کرنے کی طرف بطور خاص متوجہ کیا، چنانچہ احرقر نے قلم اٹھایا اور یہ مختصر کتاب مرتب ہوئی۔

اللہ سے قبول فرمائے، اور ہم سب کو خدمت دین کے مبارک کام میں تازندگی لگائے رکھے، آمین یا رب العالمین۔

محمد ابجد قادری ندوی

خادم حدیث

مدرسہ عربیہ امدادیہ مراد آباد یوپی

۱۴۳۶ھ

مطابق ۲۰۱۳ء نومبر

# قرآن مجید

قرآن مجید اللہ کی آخری اور سب سے جامع کتاب ہے، جو پوری انسانیت کی رہنمائی اور اصلاح کے لئے آخری نبی جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کی گئی ہے، قرآن کے نزول کے آغاز کے وقت آپ کی عمر بمارک ۲۰۰ رسال تھی، اسے تمام آسمانی کتابوں میں سب سے افضل مقام حاصل ہے، یہ ۲۳ رسال کی مدت میں وقفوں قے سے نازل ہوئی ہے۔

## قرآن کا اصل موضوع

اللہ کی مخلوق کو گمراہی سے دور رکھنا، اور سچائی کے سیدھے راستے پر لانا ہے۔

## قرآن کی خصوصیات

(۱) اللہ نے اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود میں ہے، چنانچہ اس کا ایک ایک حرف اور نقطہ محفوظ ہے اور اس کے کسی بھی حصے میں نہ آج تک کوئی تبدیلی اور ترمیم کر سکا ہے اور نہ قیامت تک کر سکے گا، انشاء اللہ تعالیٰ۔

(۲) یہ دنیا میں سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب ہے۔

(۳) قرآن جیسا کلام کوئی آج تک پیش نہیں کر سکا، اور نہ کر سکے گا۔

(۴) قرآن کے ذریعے دیگر آسمانی کتابوں کے احکام منسوخ ہو گئے۔

(۵) قرآن مجید کا ہر حکم ہر زمانے کے حالات کے بالکل مطابق ہے، اسی لئے اس کو

”کتابِ فطرت“ بھی کہا گیا ہے۔

(۶) قرآن مجید کے بے شمار حافظ ہیں اور لاکھوں سینوں میں یہ محفوظ ہے۔

## قرآن سے متعلق ضروری معلومات

قرآن کریم کے نزول کا آغاز شب قدر میں ہوا، اس میں ۳۰ رپارے ہیں، ۷ منزلیں ہیں، ۱۲ آیاتِ سجده ہیں، ۱۱۲ سورتیں ہیں، ۵۵۸ مرکوع ہیں، ۶۶۶ آیات ہیں، ۹۳۲ کلمات ہیں، اور ۳۶ لکھ ۲۳ ہزار ۷۶ حرروف ہیں۔

## قرآن کے بنیادی حقوق

قرآن کریم کے بنیادی حقوق یہ ہیں: (۱) اس کے حق ہونے پر ایمان و یقین (۲) اس کی تلاوت (۳) اس کا ادب و احترام (۴) اس کو سمجھنے کی کوشش (۵) اس پر مکمل عمل۔

## قرآن کی تلاوت

بہت اہم عبادت ہے، قرآن کے ایک حرف کی تلاوت پر دس نیکیاں ملتی ہیں، قرآن کی تلاوت سے دلوں کا زنگ دور ہوتا ہے، تلاوت سے اللہ کی محبت میں ترقی ہوتی ہے، یہ اللہ کا قرب حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔

## قرآن سیکھنا، سکھانا اور سمجھنا

قرآن کریم کی تعلیم حاصل کرنا، دوسروں کو اس کی تعلیم دینا اعلیٰ درجہ کی نیکی ہے، حدیث میں آتا ہے کہ: ”تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو قرآن سیکھے اور سکھائے۔“ قرآن کو سمجھے بغیر پڑھنا بھی نیکی ہے، بغیر سمجھے پڑھنے کو بے فائدہ بتانا بد دینی یا جہالت ہے، لیکن قرآن کو سمجھنا ہر مسلمان کی بنیادی مذہبی ذمہ داری ہے، اس لئے کہ قرآن کو سمجھے بغیر نہ اللہ کے احکام معلوم ہو سکتے ہیں اور نہ ان پر عمل ہو سکتا ہے، اس لئے ہر مسلمان پر قرآن کا ترجمہ اور مفہوم سمجھنا ضروری ہے؛ البتہ یہ سمجھنا اپنی عقل و رائے سے نہیں؛ بلکہ مستند اہل علم کی سرپرستی اور گلگرانی میں ہونا چاہئے، احادیث میں قرآن کو اللہ کا دستِ خوان بتایا گیا ہے، اور اس

دسترخوان سے بھر پور فائدہ اٹھانے کی تاکید آئی ہے۔

## قرآنِ کریم کا حفظ

حفظ قرآن بہت بڑی نعمت اور سعادت ہے، حدیث میں آتا ہے کہ: ”جس کے سینے میں قرآن کا کچھ حصہ بھی محفوظ نہ ہو وہ ویران گھر کی طرح ہے۔“ قرآن کے سب سے پہلے حافظ خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم تھے، صحابہ کی جماعت (جو صحیح قول کے مطابق ایک لاکھ چوبیس ہزار افراد پر مشتمل تھی) میں تقریباً دس ہزار حافظ تھے۔



## حدیث

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال (ارشادات) افعال (کاموں) اور تقریرات (صحابہ کے کسی کام یا بات پر آپ کی خاموش تائید) کا نام حدیث ہے۔ حدیث قرآن کریم کی طرح وحی الہی ہے، فرق یہ ہے کہ قرآن کے الفاظ اللہ کے ہیں اور حدیث کے الفاظ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہیں۔ قرآن کی طرح حدیث کا انکار کفر ہے، حدیث قرآن کے مختصر مضامین کی تفصیل اور قرآن کے اشاروں کی وضاحت ہے، احادیث کی تعداد لاکھوں سے متوازی ہے۔

حدیث کی سب سے ممتند کتاب امام بخاری کی ”صحیح بخاری“ ہے، حدیث کا سب سے مقبول مجموعہ ”صحابۃ ستة“ ہیں، یہ چھ کتابیں ہیں: (۱) بخاری شریف (۲) مسلم شریف (۳) ترمذی شریف (۴) ابو داؤد شریف (۵) نسائی شریف (۶) ابن ماجہ شریف۔ ان کے علاوہ چند اور مشہور کتابیں یہ ہیں: (۱) مؤٹا امام مالک (۲) مؤٹا امام محمد طحاوی شریف (۳) مشکلۃ المصالح (۴) ریاض الصالحین (۶) شعب الایمان (امام یہیقی) (۷) مسنداً امام احمد۔

جن صحابہ سے زیادہ حدیثیں منقول ہیں ان کو ”مکثرین فی الحدیث“ کہا جاتا ہے، ان کی تعداد ۶۰ ہے: (۱) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ: ان سے ۵۳۷ روایات منقول ہیں (۲) حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ: ان سے ۲۶۳۰ روایات منقول ہیں (۳) حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ: ان سے ۲۲۸۶ روایات منقول ہیں (۴) حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: ان سے ۲۲۱۰ روایات منقول ہیں (۵) حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ: ان سے ۱۶۰ روایات منقول ہیں (۶) حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ: ان سے ۱۵۳۰ روایات منقول ہیں۔



# ضروری دینی عقیدے

## عقیدہ سے مراد

دین کی وہ اصولی اور ضروری باتیں جن کا جانتا اور دل سے ان پر یقین کرنا ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے۔

## اللہ اور اس کی صفات سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱) :** اللہ ایک ہے اور کیتا ہے، اللہ بنے نیاز ہے وہ کسی کا محتاج نہیں، اور سب اس کے محتاج ہیں، ناس نے کسی کو جانا اور نہ وہ کسی سے جانا گیا، اور کوئی اس کے برابر نہیں۔

**عقیدہ (۲) :** اللہ تعالیٰ زندہ ہے، وہ ہر چیز کو جانتا ہے، ہر چیز پر اس کو قدرت ہے، وہ سب کچھ دیکھتا ہے، سنتا ہے، کلام فرماتا ہے، وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے اور ہر چیز کو وہی وجود دینے والا ہے۔

**عقیدہ (۳) :** اللہ تعالیٰ ہی نے آسمان، چاند، سورج، ستارے، زمین، دریا، پہاڑ، درخت، جانور، جنات، انسان اور فرشتے غرض تمام چیزوں کو پیدا کیا، پہلے کچھ نہ تھا، اسی کے پیدا کرنے سے تمام دنیا موجود ہوئی، وہی سب کا پالنے والا اور سب کا مالک ہے، وہی سب کو سنبھالے ہوئے ہے۔

**عقیدہ (۴) :** اللہ تعالیٰ ہی عبادت اور پوجنے کے لا اُنق ہے، اپنے بندوں پر مہربان ہے، بادشاہ ہے، عزت والا ہے، بڑائی والا ہے، قوت و طاقت والا ہے، حکمت والا ہے، ہدایت دینے والا ہے، نیکیوں کی قدر کرنے والا ہے، انعام دینے والا ہے، سزا دینے والا ہے اور انصاف والا ہے۔

**عقیدہ (۵):** اللہ تعالیٰ ہی گناہوں کو بخشنے والا ہے، توبہ قبول کرنے والا ہے، روزی پہنچانے والا ہے، جس کی روزی چاہے تنگ کر دے، جس کی چاہے بڑھادے، جس کو چاہے عزت دے، جس کو چاہے ذلت دے، دعا کا قبول کرنے والا ہے، سب کا کام بنانے والا ہے، سب آنکھوں سے بچانے والا ہے، زندگی اور موت دینے والا ہے۔

**عقیدہ (۶):** اللہ تعالیٰ کو کبھی موت نہ آئے گی، آسمان اور زمین میں کوئی ذرہ اس کے علم سے چھپا ہو انہیں، کوئی چیز اس کی قدرت سے باہر نہیں، نہ وہ سوتا ہے نہ اوگھتا ہے، وہ تمام عالم کی حفاظت سے تحکماً نہیں، نہ اس کی کوئی ابتداء ہے نہ انتہاء ہے، اس میں کوئی عیب اور برائی کی صفت نہیں ہے۔

**عقیدہ (۷):** اللہ تعالیٰ ایسا ہے کہ کوئی اس کے سوا پوچنے کے قابل نہیں، اس کا ساجھی نہیں، کوئی اس کے برابر اور مقابل کا نہیں، کوئی اس کا مددگار نہیں، نہ اس کا باپ ہے نہ بیٹا نہ بیٹی نہ بیوی، وہ ان تمام رشتتوں سے پاک ہے، اس کو کسی نے پیدا نہیں کیا، نہ وہ بھولتا ہے اور نہ غلطی کرتا ہے، وہ ظلم اور زیادتی نہیں کرتا اور وعدہ کے خلاف نہیں کرتا۔

**عقیدہ (۸):** اللہ تعالیٰ کو حقیقی باتوں اور حقیقی چیزوں کا علم ہے، ان کو کوئی بھی اپنے گھیرے میں نہیں لے سکتا ہے، اور وہ سب چیزوں کو اپنے گھیرے میں لئے ہوئے ہے، اور وہ اپنے نبیوں اور رسولوں کو تمام احکامِ دینیہ اور جس قدر علم چاہتا ہے عطا فرمادیتا ہے۔

**عقیدہ (۹):** اللہ تعالیٰ جو کچھ کرتا ہے کوئی اس سے پوچھ کچھ کرنے والا نہیں، نہ ہی کوئی اس کے فیصلہ کو درکرنے والا ہے اور وہ سب سے باز پرس کرنے والا ہے۔

## فرشتتوں سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** اللہ تعالیٰ نے کچھ مخلوقات نور سے پیدا کر کے ان کو ہماری نظر وہ سے چھپا دیا ہے، ان کو ”ملائکہ“ اور ”فرشته“ کہتے ہیں، وہ نہ مرد ہیں نہ عورت۔

**عقیدہ (۲):** فرشتوں کے سپرد بہت سے کام ہیں، وہ کبھی اللہ کے حکم کے خلاف کوئی کام نہیں کرتے، جن کا مول پر اللہ تعالیٰ نے انہیں لگادیا ہے وہ انہیں میں لگ رہتے ہیں۔

**عقیدہ (۳):** فرشتے اللہ کی بندگی سے نہ عار کرتے ہیں نہ سرکشی، وہ ہر وقت اس کی یاد اور تشیع میں لگ رہتے ہیں، نہ اکتا تے ہیں اور نہ تھکتے ہیں۔

**عقیدہ (۴):** فرشتے بہت ہیں، ان کی گنتی اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا، ان میں چار فرشتے بہت مقرب اور مشہور ہیں: (۱) حضرت جبریل ﷺ (۲) حضرت میکائیل ﷺ (۳) حضرت اسرافیل ﷺ (۴) حضرت عزرا میل ﷺ۔

ان کے علاوہ ہر وقت انسان کے ساتھ رہنے والے اور اعمال لکھنے والے فرشتے ”کراماً کاتبین“ کہلاتے ہیں، اور قبر میں سوال کرنے والے فرشتے ”منکر نگیر“ کہلاتے ہیں۔

**عقیدہ (۵):** حضرت جبریل ﷺ کی کتابیں، احکام و پیغام نبیوں اور رسولوں کے پاس لاتے تھے۔ حضرت میکائیل ﷺ بارش کا انتظام اور مخلوق کو روزی پہنچانے کے کام پر مقرر ہیں، حضرت اسرافیل ﷺ کے ذمہ قیامت کے دن صور پھونکنے کا کام ہے۔  
حضرت عزرا میل ﷺ مخلوق کی جان نکالنے پر مقرر ہیں۔

## آسمانی کتابوں سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** اللہ تعالیٰ نے بہت سی چھوٹی بڑی کتابیں آسمان سے حضرت جبریل ﷺ کے ذریعہ سے پیغمبروں پر نازل فرمائیں؛ تاکہ وہ اپنی اپنی امتوں کو دین کی باتیں بتلائیں، ان میں سے چار کتابیں بہت مشہور ہے:

(۱) توریت: حضرت موسیٰ ﷺ کو ملی۔

(۲) زبور: حضرت داؤد ﷺ کو ملی۔

(۳) انجلیل: حضرت عیسیٰ ﷺ کو ملی۔

(۲) قرآن مجید: ہمارے پیغمبر سیدنا و مولانا حضرت محمد مصطفیٰ اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ملا۔

**عقیدہ (۲):** اللہ تعالیٰ کی سب کتابوں پر ہم ایمان لاتے ہیں کہ ان میں جو کچھ اللہ تعالیٰ نے اتنا را وہ سب حق اور حق ہے، اپنے اپنے زمانہ میں ان کے احکام پر عمل کرنا ضروری رہا ہے، اور اسی میں بندوں کی نجات رہی، مگر اب قیامت تک سب کی نجات صرف قرآن کریم ہی پر عمل کرنے میں ہے۔

## قرآن مجید سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** قرآن مجید اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور سب کتابوں سے افضل ہے، اور آخری کتاب ہے، اب کوئی کتاب آسمان سے نازل نہیں ہوگی، اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے تمام پہلی آسمانی کتابوں کو منسوخ کر دیا ہے، اب اور کسی کتاب پر عمل کرنا جائز نہیں ہے۔

**عقیدہ (۲):** قرآن مجید کی حفاظت کا وعدہ اللہ تعالیٰ نے کیا ہے، قیامت تک اس کو کوئی بدل نہیں سکتا، اس میں کسی قسم کی کمی زیادتی نہ ہوئی ہے نہ ہو سکتی ہے، وہ مکمل اپنی اصل شکل میں پوری طرح حفظ اور موجود ہے۔

**عقیدہ (۳):** قرآن مجید میں جن چیزوں کے ہونے یا پائے جانے کی خبر دی گئی ہے، ان سب کو صحیح اور سچا مانا ضروری ہے، ان میں سے کسی ایک چیز کا انکار کرنا یا شک کرنا کفر ہے۔

## پیغمبروں سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** اللہ تعالیٰ نے بندوں کو صحیح اور سیدھا راستہ بتلانے اور ان تک اپنے احکام پہنچانے کے لئے جن انسانوں کو چنا اور مقرر کیا ہے، ان کو ”نبی“ اور ”رسول“ کہتے ہیں۔

**عقیدہ (۲):** نبی اور رسول میں آدمی کو اپنی عبادت و ذہانت اور کوشش کا کوئی دخل نہیں

ہوتا، اللہ تعالیٰ جس کو چاہتے ہیں یہ مرتبہ دیتے ہیں۔

**عقیدہ (۳) :** پیغمبر کفر و شرک، جھوٹ، تمام گناہوں، برے کاموں اور بربادیوں سے پاک ہوتے ہیں، ان سے جان بوجھ کریا بھول سے کوئی بڑایا چھوٹا گناہ نہیں ہوتا۔

**عقیدہ (۴) :** پیغمبر تمام انسانوں میں سب سے اچھے اخلاق اور عادات والے ہوتے ہیں، اور اللہ تعالیٰ کے احکام بندوں تک پورے پورے پہنچاتے ہیں، کسی بات کو چھپاتے نہیں، نہ ہی اس میں اپنی طرف سے کمی زیادتی کرتے ہیں۔

**عقیدہ (۵) :** پیغمبروں کی سچائی بتلانے کے لئے اللہ تعالیٰ نے ان سے ایسی نئی نئی مشکل مشکل خلافِ عادت بتیں ظاہر کیں جو اور لوگ نہیں کر سکتے؛ تاکہ اس سے لوگوں کو ان کے سچے ہونے اور اللہ کے بھیجے ہوئے ہونے کا یقین ہو جائے، ایسی باتوں کو ”مجزہ“ کہتے ہیں۔

**عقیدہ (۶) :** نبیوں اور رسولوں کی پوری گنتی ٹھیک ٹھیک اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے، ہم اس کے بھیجے ہوئے تمام نبیوں اور رسولوں پر ایمان لاتے ہیں، جن کے نام ہم کو بتلائے گئے ہیں، ان پر بھی اور جن کے نام ہمیں معلوم نہیں ان پر بھی۔

**عقیدہ (۷) :** سب سے پہلے پیغمبر حضرت آدم ﷺ ہیں، اور سب سے آخری پیغمبر حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ ہیں۔

## خاتم النبیین حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱) :** پیغمبروں میں بعض کا مرتبہ بعضوں سے بڑا ہے، تمام نبیوں اور رسولوں میں سب سے زیادہ مرتبہ ہمارے پیغمبر حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کا ہے، آپ اللہ تعالیٰ کی سب سے زیادہ عبادت کرنے والے تھے، اور آپ کے اخلاق نہایت اعلیٰ درجہ کے تھے، اللہ تعالیٰ نے آپ کو تمام مخلوق میں سب سے زیادہ مرتبہ، بزرگی اور علم دیا ہے۔

**عقیدہ (۲) :** اللہ تعالیٰ نے ہمارے پیغمبر ﷺ کو بہت سی گزری ہوئی اور آئندہ ہونے والی

باتوں کی خبر دی، ان میں جو باتیں آپ نے اپنی امت کو بتائیں، ان کو سچا ماننا اور یقین کرنا ضروری ہے۔

**عقیدہ (۳) :** نبیوں اور رسولوں کا سلسلہ ہمارے پیغمبر ﷺ پر ختم ہو گیا اور آپ کے بعد قیامت تک کوئی نیا نبی نہیں آسکتا، قیامت تک جتنے آدمی اور جن ہوں گے، آپ سب کے پیغمبر ہیں، آپ کے ”خاتم النبیین“ ہونے کا یہی مطلب ہے۔

**عقیدہ (۴) :** ہمارے پیغمبر محمد ﷺ کے بعد جو شخص کسی فتنم کے نبی اور رسول ہونے کا دعویٰ کرے وہ جھوٹا ہے، اور جو اس کو سچا مانے وہ بھی ایمان سے خارج ہے۔

**عقیدہ (۵) :** پیغمبر ﷺ سے سب سے زیادہ محبت کرنا اور سب سے زیادہ عزت، عظمت اور اطاعت کرنا ہر ہر امتی کے لئے لازم اور ضروری ہے، کسی فتنم کی گستاخی اور بے ادبی کرنے سے ایمان جاتا رہتا ہے۔

**عقیدہ (۶) :** ہمارے پیغمبر ﷺ واللہ تعالیٰ نے جاگتے میں جسم کے ساتھ مکہ معظّمہ سے بیت المقدس اور وہاں سے ساتویں آسمان پر اور پھر وہاں سے جہاں تک اللہ تعالیٰ کو منظور ہوا پہنچایا، اور پھر واپس مکہ معظّمہ پہنچادیا، اس کو ”معراج“ کہتے ہیں۔

### صحابہ کرام ﷺ سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱) :** ہمارے پیغمبر ﷺ کو جس نے ایمان کی حالت میں دیکھایا آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور ایمان ہی پر اس کی وفات ہوئی، اس کو ”صحابی“ کہتے ہیں۔

**عقیدہ (۲) :** ہمارے پیغمبر ﷺ کی صحبت بہت بڑی چیز ہے، پوری امت میں صحابہ کرام کا مرتبہ سب سے بڑا ہے، تھوڑی دیر کے لئے بھی جس کو آپ کی صحبت حاصل ہو گئی، بعد والوں میں بڑے سے بڑا بھی ان کے برابر نہیں ہو سکتا۔

**عقیدہ (۳) :** صحابہ ﷺ میں بعضوں کا مرتبہ بعضوں سے بڑا ہے، ان میں سب سے بڑھ

کر چار صحابی ہیں: حضرت ابو بکر صدیق رض جو نبیوں کے بعد تمام انسانوں میں سب سے افضل ہیں، ان کے بعد امت میں سب سے افضل حضرت عمر فاروق رض ہیں، ان کے بعد امت میں سب سے افضل حضرت عثمان غنی رض ہیں، ان کے بعد امت میں سب سے افضل حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہیں۔

**عقیدہ (۴):** ہمارے پیغمبر ﷺ کے بعد دین کا کام سنبھالنے اور جوان نظامات آپ فرماتے تھے، انہیں قائم رکھنے میں جو آپ کی جگہ بیٹھے، اسے ”خلیفہ“ کہتے ہیں، اس کا یہ کام نہیں کہ وہ دین میں نئے احکام دے، نہ اس کو کسی چیز کے حلال اور حرام کرنے کا اختیار ہے۔

**عقیدہ (۵):** خلیفہ رسول پیغمبر کی طرح معصوم نہیں ہوتا، اس کی اطاعت اسی وقت تک ہے جب تک کہ اس کا کام اللہ اور رسول کے خلاف نہ ہو، بالفرض اگر کوئی خلیفہ بھولے سے یا جان بوجھ کر شریعت کے خلاف کوئی حکم دے، تو اس کی اطاعت نہ کی جائے گی۔

**عقیدہ (۶):** صحابہ رض کی قرآن و حدیث میں بڑی بڑی بزرگیاں آئی ہیں، ان کی محبت اور عظمت ہونا، ان کے عادل، دیانت دار، دین دار ہونے کا اعتقاد رکھنا، ان کی اطاعت کرنا، ان سے محبت کرنے والوں سے محبت رکھنا اور بعض رکھنے والوں سے بعض رکھنا ہر مسلمان کے لئے لازم اور ضروری ہے۔

### اممہ مجتہدین اور اولیاء کرام سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** کوئی مسلمان اللہ کا کیسا ہی پیارا ہو جائے، مگر نبی کے برابر نہیں ہو سکتا، اور جب تک ہوش و حواس درست ہیں، شریعت کا پابند رہنا فرض ہے، نماز و روزہ اور کوئی عبادت اس سے معاف نہیں ہوتی، جو گناہ کی بتائیں ہیں اس کے لئے درست نہیں ہو جاتیں۔

**عقیدہ (۲):** ولی کتنے ہی بڑے درجہ کو پہنچ جائے اس کو روزی دینے، اولاد دینے اور بلا کیں دور کرنے جیسے خدائی کاموں کا اختیار نہیں رہتا، وہ بھی عام انسانوں کی طرح اللہ کا بندہ

اور محتاج ہے اور اس کے حکم کا پابند ہے۔

## قیامت سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱) :** اللہ تعالیٰ نے تمام انسانوں کے اچھے اور بے اعمال کی جانچ اور پورا پورا بدله دینے، نیکوں کو ان کی نیکی پر انعام اور بروں کو ان کی برائی پر سزا کے لئے جس دن کو مقرر کیا ہے وہ ”یوم آخرت“ ہے، اور اسی کو ”قیامت کا دن“ کہتے ہیں۔

**عقیدہ (۲) :** قیامت کا آنا یقینی ہے، ہر بی نے اپنی اپنی امت کو اس کی خبر دی ہے، اس پر ایمان لانا ضروری ہے، اس کا وقت متعین ہے جس کو اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا، وہی مقررہ وقت پر اس کو ظاہر کرے گا جونہ کسی فرشتہ کو معلوم ہے نہ کسی نبی کو۔

**عقیدہ (۳) :** ہمارے پیغمبر ﷺ نے کچھ نشانیاں بتلادی ہیں، جو قیامت سے پہلے ضرور ہونے والی ہیں، مثلاً: امام مہدی ظاہر ہوں گے، اور خوب انصاف سے بادشاہی کریں گے، کانا دجال نکلے گا اور دنیا میں بہت فساد مچائے گا، اس کو مارنے کے لئے حضرت عیسیٰ ﷺ آسمان سے اتریں گے اور اس کو مارڈالیں گے، حضرت عیسیٰ ﷺ کے علاوہ کسی کو بھی اس کے قتل پر قدرت نہ ہوگی۔

**عقیدہ (۴) :** جب قیامت کی ساری نشانیاں پوری ہو جائیں گی، تو حضرت اسرافیل ﷺ اللہ کے حکم سے صور پھونکیں گے، جس سے تمام زمین و آسمان پھٹ کر ٹکڑے ٹکڑے ہو جائیں گے، تمام خلوقات مر جائیں گی، اور جو مر چکے ہیں ان کی رو جیں بے ہوش ہو جائیں گی، مگر اللہ تعالیٰ کو جن کا بچانا منظور ہو گا وہ اپنے حال پر رہیں گے، اسی کیفیت پر ایک مدت گذر جائے گی، یہ حال پہلی مرتبہ صور پھونکنے کے بعد ہو گا۔

**عقیدہ (۵) :** اللہ تعالیٰ کو جب منظور ہو گا کہ تمام عالم دوبارہ پیدا ہو جائے، تو دوسری مرتبہ پھر صور پھونکا جائے گا، اس سے پھر تمام عالم پیدا ہو جائے گا، مردے زندہ ہو جائیں گے،

قیامت کے میدان میں سب جمع ہوں گے۔

**عقیدہ (۶):** میدانِ محشر کی پریشانیوں اور تکلیفوں سے گھبرا کر سب لوگ پیغمبر ﷺ کے پاس سفارش کرانے جائیں گے، کوئی بھی شفاعت کو تیار نہ ہوگا، آخر میں ہمارے پیغمبر ﷺ سفارش کریں گے؛ تاکہ اللہ تعالیٰ ان کے درمیان فیصلہ فرمادے، یہی ”شفاعتِ عظیٰ“ ہے، جو آپ ہی کے لئے ہے۔

**عقیدہ (۷):** ترازو و قائم کی جائے گی، سب اچھے برے اعمال تو لے جائیں گے، ان کا حساب ہوگا، میزانِ لیعنی ترازو اور وزنِ اعمال یقینی ہے، اس کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں، نیکوں کے نام بے اعمال داہنے ہاتھ میں اور بروں کے نام بے اعمال باجیں ہاتھ میں دئے جائیں گے۔

**عقیدہ (۸):** اللہ تعالیٰ قیامت کے دن ہمارے پیغمبر ﷺ کو ”حوضِ کوثر“ دیں گے، جس سے آپ اپنی امت کو شربت پلاجیں گے، جود و دھ سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ میٹھا ہوگا، جو ایک مرتبہ پعے گا تو پھر کبھی اس کو پیاس نہیں لگے گی۔

**عقیدہ (۹):** اللہ تعالیٰ جہنم کے اوپر ایک پل قائم کریں گے جو بال سے زیادہ باریک اور تلوار سے زیادہ تیز ہوگا، تمام لوگوں کو اس پر چلنا ہوگا، جو نیک لوگ ہیں وہ اس سے گذر کر جنت میں پہنچ جائیں گے، ایمان اور نیکیوں کے اعتبار سے گذرنے کی کیفیت الگ الگ ہوگی، اور جو برے ہیں وہ اس پر سے دوزخ میں گر پڑیں گے۔

**عقیدہ (۱۰):** اللہ تعالیٰ کی اجازت سے پیغمبر، ولی اور فرشتے ایمان والوں کے حق میں سفارش کریں گے، جس سے بعضوں کے درجے بلند ہوں گے اور بعضے بغیر حساب جنت میں جائیں گے، اور بعضے دوزخ سے نکل کر جنت میں جائیں گے، اور بعضوں کے لئے عذاب ہلاک ہو جائے گا۔

**عقیدہ (۱۱):** دوزخ پیدا ہو چکی ہے، جو کہ کافروں اور مشرکوں ہی کے لئے تیار کی گئی ہے، وہ

اس میں ہمیشہ رہیں گے، اور ان کو اس میں موت نہ آئے گی، اس میں سانپ بچھو اور طرح طرح کی سزا میں ہیں، یہ اللہ تعالیٰ کے غضب اور عذاب کا گھر ہے۔

**عقیدہ (۱۲):** جن لوگوں کے نام لے کر اللہ اور رسول نے ان کا جہنمی ہونا بتایا ہے، ان کا جہنمی ہونا یقینی ہے، ہم ان سب کو جہنمی مانتے ہیں۔

**عقیدہ (۱۳):** دوزخیوں میں سے جن میں ذرا بھی ایمان ہوگا، وہ اپنے گناہوں کی سزا بھگت کر اللہ کے فضل سے یاسفارش کرنے والوں کی سفارش سے جنت میں جائیں گے، خواہ کتنے ہی بڑے گنگار ہوں۔

**عقیدہ (۱۴):** جنت بھی پیدا ہو چکی ہے، جو ایمان والوں ہی کے لئے تیار کی گئی ہے، اس میں طرح طرح کی نعمتیں ہیں، جنتیوں کو کسی چیز کا ڈر اور غم نہ ہوگا، وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے، نہ اس سے نکلیں گے اور نہ وہاں میریں گے، یہ اللہ کی رحمت اور انعام کا گھر ہے۔

**عقیدہ (۱۵):** جن لوگوں کا نام لے کر اللہ اور رسول نے ان کا جنتی ہونا بتایا ہے، ان کا جنتی ہونا یقینی ہے، ہم ان کو جنتی مانتے ہیں، ان کے سوا کسی اور کے جنتی ہونے کا یقینی حکم نہیں لگ سکتے؛ البتہ اچھی نشانیاں دیکھ کر اچھا گمان رکھنا اور اللہ کی رحمت سے امید رکھنی چاہئے۔

**عقیدہ (۱۶):** جنتیوں کو جنت میں وہ سب کچھ ملے گا جس کی ان کو خواہش ہوگی، وہاں کی نعمتوں میں سب سے بڑی نعمت اللہ تعالیٰ کا دیدار ہے، جو جنتیوں کو نصیب ہوگا، اس کے سامنے تمام نعمتیں بیکار معلوم ہوں گی۔

## عالم برزخ (قبر) سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** جب آدمی مر جاتا ہے، اگر گاڑا جائے تو گاڑے جانے کے بعد، اور اگر گاڑا نہ جائے تو جس حال میں ہو، اس کے پاس دو فرشتے آتے ہیں، جن میں سے ایک کو ”منکر“،

اور دوسرے کو ”نکیر“ کہتے ہیں۔

**عقیدہ (۲) :** منکر نکیر آ کرتیں باتیں پوچھتے ہیں: (۱) تیرا پروردگار کون ہے؟ (۲) تیرا دین کیا ہے؟ (۳) حضرت محمد ﷺ کے بارے میں پوچھتے ہیں کہ یہ کون ہے؟ اگر مردہ ایمان والا ہو، تو ٹھیک ٹھیک جواب دیتا ہے، پھر اس کے لئے سب طرح کی چیز ہے، اور اگر ایمان والا نہ ہو تو وہ سب باتوں میں یہی کہتا ہے: ”ہائے ہائے میں کچھ نہیں جانتا“، پھر اس پر بڑی تختی اور طرح طرح کا عذاب ہوتا ہے۔

**عقیدہ (۳) :** قبر کا سوال و جواب بالکل برق ہے، مگر بعضوں کو اللہ تعالیٰ اس امتحان سے معاف کر دیتا ہے، اللہ اور رسول نے اس کی خبر دی ہے، اس پر ایمان لانا ضروری ہے۔

**عقیدہ (۴) :** آدمی عمر بھر جب کبھی توبہ کرے یا مسلمان ہو جائے، تو اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہے؛ البتہ جب دم ٹوٹنے لگے اور عذاب کے فرشتے دکھائی دیے گئیں، تو اس وقت نہ توبہ قبول ہوتی ہے نہ ایمان۔

**عقیدہ (۵) :** عمر بھر کوئی کیسا ہی بھلا برا ہو، مگر جس حالت پر خاتمه ہوتا ہے اسی کے موافق جزا اوسرا ہوتی ہے۔

**عقیدہ (۶) :** ایمان کے ساتھ مرنے والے کے لئے دعا اور نیکی اور کچھ خیرات کر کے اس کا ثواب بخشے سے اس کو ثواب پہنچتا ہے، اس کو ”ایصالِ ثواب“ کہتے ہیں، اس سے اُس کو بڑا فائدہ ہوتا ہے۔

## تقدیر سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱) :** عالم میں جو کچھ بھلا برا ہوتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کے ہونے سے پہلے ہمیشہ سے جانتا ہے، اور اپنے جاننے کے موافق اس کو پیدا کرتا ہے، اسی کا نام ”تقدیر“ ہے، اور اس پر ایمان لانا ضروری ہے۔

**عقیدہ (۲):** یہ یقین رکھے کہ جس چیز کا ہونا اللہ نے لکھ دیا ہے کوئی اس کو روکنے والا نہیں، اور جس کا نہ ہونا لکھ دیا ہے کوئی اس کو دینے والا نہیں، اور جو اللہ چاہتا ہے وہی ہوتا ہے۔

**عقیدہ (۳):** بری باتوں کے ذریعہ بندہ آزمائش میں ڈالا جاتا ہے، اور ان کے پیدا کرنے میں بہت سی مصلحتیں اور بھیجیں ہیں، جن کو صرف اللہ جانتا ہے ہر کوئی نہیں جانتا؛ اس لئے ان کے پیچھے نہ پڑے۔

**عقیدہ (۴):** تقدیر کا مسئلہ اگر سمجھ میں نہ آئے تو کھود کر یہ نہ کرے؛ بلکہ اپنے آپ کو اس پر مطمئن کر لے کہ اللہ اور رسول نے اس کو تلایا ہے اور کھود کر یہ سے روکا ہے؛ لہذا ہم اس کو سچا مانتے اور ایمان لاتے ہیں۔

**عقیدہ (۵):** جب ہر کام اللہ تعالیٰ کے لکھنے کے موافق ہی ہوتا ہے، تو اسی پر بھروسہ کر کے ضروری تدبیر کو چھوڑنا غلطی ہے، اور تدبیر ہی کو سب کچھ سمجھ کر تقدیر کی انکار کرنا بد دینی ہے۔

**عقیدہ (۶):** اللہ تعالیٰ کم ہمتی کو پسند نہیں کرتا، ہر کام کے لئے اس کے ضروری اسباب اختیار کرے اور پوری کوشش کرنی چاہئے، پھر جب کوئی کام نہ ہو پائے، تب اسے تقدیر کے حوالہ کر کے مطمئن ہو جائے۔

**عقیدہ (۷):** اپنی پسند کے خلاف کوئی بات پیش آئے، تو اس سے پریشان نہ ہو، یوں سوچ کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے یہی مقدر فرمایا ہے، وہ ہمارا مالک ہے، ہم کو اس پر راضی رہنا واجب ہے، تقدیر پر ایمان کا یہی تقاضہ ہے۔

## اہل السنۃ والجماعۃ سے متعلق عقیدے

**عقیدہ (۱):** مسلمانوں کی جو جماعت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے طریقے پر ہو، وہ حق پر ہے، اور نجات پانے والی ہے، اسی کو اہل السنۃ والجماعۃ کہا جاتا ہے۔

**عقیدہ (۲):** قرآن، سنت اور اجماع امت سے ہٹ کر جو نظریات و خیالات پائے جاتے ہیں وہ سب غلط اور ناقابل قبول ہیں۔

(ان عقائد کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: اسلامی عقائد ۹-۲۰، مؤلفہ: حضرت مولانا افضل الرحمن صاحب، اور العقیدۃ الطحاویۃ، اور شرح العقیدۃ الطحاویۃ لابن ابی العزال مشقی)

# کلمے چھپے

**اول کلمہ طیب:** لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ۔

ترجمہ: اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں۔

**دوم کلمہ شہادت:** أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ  
وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ۔

ترجمہ: میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں، اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد ﷺ اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔

**سوم کلمہ تمجید:** سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
وَاللَّهُ أَكْبَرُ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ۔

ترجمہ: پاک ہے اللہ اور تمام تعریف اللہ ہی کے لئے ہے، اور اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، اور اللہ بہت بڑا ہے اور گناہوں سے بچنے کی طاقت اور نیک کام کرنے کی قوت اللہ ہی کی طرف سے ہے، جو عالی شان اور عظمت والا ہے۔

**چہارم کلمہ توحید:** لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ  
الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْيِ وَيُمِيتُ وَهُوَ حَقٌّ لَا يَمُوتُ أَبَدًا  
ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ، بِيَدِهِ الْخَيْرُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ۔

ترجمہ: اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی

کی بادشاہی ہے، اور اسی کے لئے تمام تعریف ہے، وہ زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے، اور وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے زندہ ہے، جو مرے گا نہیں، عظمت اور بزرگی والا ہے، بہتری اسی کے ہاتھ میں ہے، اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

**پنجم کلمہ استغفار:** أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّيْ مِنْ كُلِّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتُهُ

عَمَدًاً أَوْ خَطَاً سِرًا أَوْ عَلَانِيَةً وَاتُّوْبُ إِلَيْهِ مِنَ الذَّنْبِ الَّذِيْ أَعْلَمُ  
وَمِنَ الذَّنْبِ الَّذِيْ لَا أَعْلَمُ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ وَسَارِ  
الْعُيُوبِ وَغَفَارُ الذُّنُوبِ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ۔

ترجمہ: میں اللہ سے معافی مانگتا ہوں جو میرا پروردگار ہے، ہر گناہ سے جو میں نے کیا جان بوجھ کریا بھول کر، در پردہ یا کھلم کھلا، اور میں توبہ کرتا ہوں اس کے حضور میں اس گناہ سے جو مجھے معلوم ہے اور جو مجھے معلوم نہیں، بلاشبہ تو ہی غیب کی باتوں کو جانے والا اور عیوب کو چھپانے والا ہے، اور گناہوں کا بخشنے والا ہے، برائی سے بچنے کی طاقت اور نیک کام کرنے کی قوت اللہ ہی کی طرف سے ہے جو عالی شان اور عظمت والا ہے۔

**ششم کلمہ رد کفر:** أَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ أَنْ أُشْرِكَ

بِكَ شَيْئًا وَأَنَا أَعْلَمُ بِهِ وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا لَا أَعْلَمُ بِهِ تُبْتُ عَنْهُ  
وَتَبَرَّأُ مِنَ الْكُفُرِ وَالشِّرْكِ وَالْكِذْبِ وَالْغِيَّبَةِ وَالْبِدْعَةِ  
وَالنَّمِيمَةِ وَالْفَوَاحِشِ وَالْبُهْتَانِ وَالْمَعَاصِي كُلِّهَا أَسْلَمْتُ وَأَقُولُ  
لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)۔

ترجمہ: الہی میں تیری پناہ مانگتا ہوں اس بات سے کہ کسی چیز کو تیرا شریک بناؤں اور مجھے اس کا علم ہو اور میں معافی مانگتا ہوں تجھ سے اس (گناہ) سے جس کا مجھے

علم نہیں، میں نے اس سے توبہ کی اور بیزار ہوا کفر سے اور شرک سے اور غیبت سے اور بدعت سے اور چغلی سے اور بے حیائی کے کاموں سے اور تہمت لگانے سے اور (باقی) ہر قسم کی نافرمانیوں سے، اور میں ایمان لایا، اور میں کہتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں، حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں۔

## ایمانِ محمل

أَمْنُتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِاسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبِيلُتُ جَمِيعَ  
أَحْكَامِهِ اِقْرَارُ بِاللِّسَانِ وَتَصْدِيقُ بِالْقَلْبِ۔

ترجمہ: میں ایمان لایا اللہ پر جیسا کہ وہ اپنے ناموں اور اپنی صفتوں کے ساتھ ہے، اور میں نے اس کے سارے حکموں کو قبول کیا، زبان سے اقرار ہے اور دل سے یقین ہے۔

## ایمانِ مفصل

أَمْنُتُ بِاللَّهِ وَمَلَكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرٍ وَشَرِّهِ  
مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْبَعْثَ بَعْدَ الْمُوْتِ۔

ترجمہ: میں ایمان لایا اللہ، اس کے فرشتوں، اس کی کتابوں، اس کے رسولوں اور قیامت کے دن پر، اور اچھی بڑی تقدیر پر کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے، اور مرنے کے بعد دوبارہ اٹھنے پر۔

## سورہ فاتحہ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ. مَلِكُ يَوْمِ الدِّينِ. إِيَّاكَ  
نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ. اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ. صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ  
عَلَيْهِمْ، غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ. آمينَ.

**ترجمہ :** سب تعریف اللہ کے لئے ہے جو سارے جہانوں کا پروردگار ہے، مہربان ہے رحم والا، قیامت کے دن کا مالک ہے۔ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھی سے مدد مانگتے ہیں۔ ہم کو سیدھا راستہ چلا۔ ان لوگوں کا راستہ جن پر تو نے انعام کیا۔ نہ ان لوگوں کا (راستہ) جو تیرے غصب میں بنتا ہوئے اور نہ گمراہوں کا۔ الہی قبول فرما۔

### التحيات

الْتَّحِيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيِّبَاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ  
اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَىٰ عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا  
اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

**ترجمہ :** تمام زبان کی عبادتیں اللہ کے لئے ہیں، اور بدین عبادتیں اور مالی عبادتیں بھی، سلام ہوتم پر اے نبی اور اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں، سلامتی ہو، ہم پر اور اللہ کے نیک بندوں پر، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد اس کے بندے اور اس کے پیغمبر ہیں۔

### درود شریف

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَّعَلَىٰ أَلِّ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ  
وَعَلَىٰ أَلِّ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ.  
اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَّعَلَىٰ أَلِّ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ  
وَعَلَىٰ أَلِّ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ.

**ترجمہ :** الہی حضرت محمد ﷺ پر اور حضرت محمد ﷺ کی آل پر رحمت بسیج، جس طرح تو نے رحمت بسیجی حضرت ابراہیم (علیہ السلام) پر اور حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کی آل پر، بے شک تو تعریف کیا گیا ہے بزرگ ہے۔

الہی برکت دے حضرت محمد ﷺ کو اور حضرت محمد ﷺ کی اولاد کو، جس طرح تو نے برکت دی حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آل کو، بے شک تو تعریف کیا گیا ہے بزرگ ہے۔

### دعاء ما ثورہ

اللَّهُمَّ إِنِّيْ ظَلَمْتُ نَفْسِيْ ظُلْمًا كَثِيرًا وَلَا يَغْفِرُ الذُّنُوبُ إِلَّا أَنْتَ  
فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ وَارْحَمْنِيْ إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ.

ترجمہ: اے اللہ میں نے اپنے نفس پر بہت بہت ظلم کیا ہے، اور سوائے تیرے کوئی گناہوں کو بخش نہیں سکتا، پس تو اپنی طرف سے خاص بخشش سے مجھ کو بخش دے اور مجھ پر رحم فرمادے، بے شک تو ہی بخشنے والا ہیت رحم والا ہے۔

# اللہ کے مقدس نام

احادیث میں اللہ عزوجل کے ۹۹ نام مذکور ہیں، اور یہ بتایا گیا ہے کہ جو شخص ان مبارک ناموں کو یاد کر لے گا تو وہ جنتی ہوگا، اللہ کا ذاتی نام ”اللہ“ ہے، اور باقی تمام نام صفاتی ہیں، ان ناموں کو زبانی یاد کرنا بہتر ہے؛ لیکن اگر زبانی یاد نہ ہوں تو دیکھ کر پڑھ لینا بھی فضیلت کا عمل ہے۔ وہ نام یہ ہیں:

**هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ**

وَهِيَ اللَّهُ ہے جس کے علاوہ کوئی معبود نہیں

|                                     |                                      |                                       |                                  |                                         |                                        |
|-------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| <b>الْمُؤْمِنُ</b><br>امن دینے والا | <b>السَّلَامُ</b><br>سلامتی والا     | <b>الْقُدُّوسُ</b><br>نهایت پاک       | <b>الْمَلِكُ</b><br>بادشاہ       | <b>الرَّحِيمُ</b><br>نهایت حم کرنے والا | <b>الرَّحْمَنُ</b><br>نهایت مہربان     |
| <b>الْبَارِئُ</b><br>بنانے والا     | <b>الْخَالِقُ</b><br>پیدا کرنے والا  | <b>الْمُتَكَبِّرُ</b><br>برداںی والا  | <b>الْجَبَارُ</b><br>زبردست      | <b>الْعَزِيزُ</b><br>غالب               | <b>الْمُهِيمِنُ</b><br>نگہبان          |
| <b>الْفَتَّاحُ</b><br>کھونے والا    | <b>الرَّزَّاقُ</b><br>روزی دینے والا | <b>الْوَهَابُ</b><br>برداںی دینے والا | <b>الْقَهَّارُ</b><br>غلبہ والا  | <b>الْغَفَّارُ</b><br>برداںجشناۓ والا   | <b>الْمُصَوِّرُ</b><br>صورت بنانے والا |
| <b>الْمُعِزُّ</b><br>عزت دینے والا  | <b>الرَّافِعُ</b><br>بلند کرنے والا  | <b>الْخَافِضُ</b><br>پست کرنے والا    | <b>الْبَاسِطُ</b><br>کھونے والا  | <b>الْقَابِضُ</b><br>تگ کرنے والا       | <b>الْعَلِيمُ</b><br>جانے والا         |
| <b>اللَّطِيفُ</b><br>باریک داں      | <b>الْعَدْلُ</b><br>منصف             | <b>الْحَكْمُ</b><br>فصلہ کرنے والا    | <b>الْبَصِيرُ</b><br>دیکھنے والا | <b>السَّمِيعُ</b><br>سننے والا          | <b>الْمُذِلُّ</b><br>ذلت دینے والا     |
| <b>الْعَلِيُّ</b><br>بلند           | <b>الشَّكُورُ</b><br>برداں قدر داں   | <b>الْغَفُورُ</b><br>بخشنے والا       | <b>الْعَظِيمُ</b><br>عظمت والا   | <b>الْحَلِيمُ</b><br>بردبار             | <b>الْخَبِيرُ</b><br>خبردار            |

|                                                |                                          |                                         |                                         |                                           |                                                             |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>الْكَرِيمُ</b><br>بِرًا حَجَّى              | <b>الْجَلِيلُ</b><br>بڑی شان والا        | <b>الْحَسِيبُ</b><br>کافی               | <b>الْمُقِيتُ</b><br>حصہ بانٹ کرنے والا | <b>الْحَفِظُ</b><br>حفاظت کرنے والا       | <b>الْكَبِيرُ</b><br>بڑا                                    |
| <b>الْمَجِيدُ</b><br>بزرگ                      | <b>الْوَدُودُ</b><br>محبت کرنے والا      | <b>الْحَكِيمُ</b><br>حکمت والا          | <b>الْوَاسِعُ</b><br>وسعت والا          | <b>الْمُجِيبُ</b><br>قبول کرنے والا       | <b>الرَّقِيبُ</b><br>نگہبان                                 |
| <b>الْمَتِينُ</b><br>مضبوط                     | <b>الْقَوِيُّ</b><br>قوت والا            | <b>الْوَكِيلُ</b><br>کارساز             | <b>الْحَقُّ</b><br>سچا                  | <b>الشَّهِيدُ</b><br>حاضر                 | <b>الْبَاعِثُ</b><br>دوبارہ زندہ کر کے اٹھانے والا          |
| <b>الْمُحِيُّ</b><br>زندہ کرنے والا            | <b>الْمُعِيدُ</b><br>لوٹانے والا         | <b>الْمُبْدِئُ</b><br>ابتداء کرنے والا  | <b>الْمُحْصِيُّ</b><br>شمار کرنے والا   | <b>الْحَمِيدُ</b><br>خوبیوں والا          | <b>الْوَالِيُّ</b><br>حمایت کرنے والا                       |
| <b>الْوَاحِدُ</b><br>ایک                       | <b>الْمَاجِدُ</b><br>بزرگی والا          | <b>الْوَاجِدُ</b><br>پانے والا          | <b>الْقَيْوُمُ</b><br>تحامنے والا       | <b>الْحَيُّ</b><br>زندہ                   | <b>الْمُمِيتُ</b><br>مارنے والا                             |
| <b>الْمُؤَخِّرُ</b><br>پیچھے کرنے والا         | <b>الْمُقْدِمُ</b><br>آگے کرنے والا      | <b>الْمُقْتَدِرُ</b><br>بڑی قدرت والا   | <b>الْقَادِرُ</b><br>قدرت والا          | <b>الصَّمَدُ</b><br>بے نیاز               | <b>الْأَحَدُ</b><br>اکیلا                                   |
| <b>الْمُتَعَالِيُّ</b><br>خلوت کی صفات سے برتر | <b>الْوَالِيُّ</b><br>ہر چیز کا ذمہ دار  | <b>الْبَاطِنُ</b><br>پوشیدہ             | <b>الظَّاهِرُ</b><br>کھلا ہوا           | <b>الْأُخْرُ</b><br>سب سے آخر             | <b>الْأَوَّلُ</b><br>سب سے پہلا                             |
| <b>مَالِكُ الْمُلْكِ</b><br>سارے جہاں کا مالک  | <b>الرَّوْفُ</b><br>زمی کرنے والا        | <b>الْعَفْوُ</b><br>معاف کرنے والا      | <b>الْمُنْتَقِمُ</b><br>بدلہ لینے والا  | <b>الْتَّوَابُ</b><br>توبہ قبول کرنے والا | <b>الْبَرُّ</b><br>اچھا سلوک کرنے والا                      |
| <b>الْمَانِعُ</b><br>روکنے والا                | <b>الْمُغْنِيُّ</b><br>بے نیاز کرنے والا | <b>الْغَنِيُّ</b><br>بے نیاز            | <b>الْجَامِعُ</b><br>جمع کرنے والا      | <b>الْمُقْسِطُ</b><br>النصاف کرنے والا    | <b>ذُو الْجَالِلِ وَالْأَنْكَامِ</b><br>بزرگی اور بخشش والا |
| <b>الْبَاقِيُّ</b><br>ہمیشہ رہنے والا          | <b>الْبَدِيعُ</b><br>ئی ایجاد کرنے والا  | <b>الْهَادِيُّ</b><br>ہدایت دینے والا   | <b>النُّورُ</b><br>نہایت روشن           | <b>النَّافِعُ</b><br>فعی پہنچانے والا     | <b>الضَّارُّ</b><br>لقصان پہنچانے والا                      |
| <b>الصَّبورُ</b><br>صبر کرنے والا              |                                          | <b>الرَّشِيدُ</b><br>نیک را باتانے والا | <b>الْوَارِثُ</b><br>سب کا وارث         | <b>الْوَارِثُ</b><br>سب کا وارث           |                                                             |

# سیرتِ نبویہ

## خاندان و نسب

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام ”محمد“ اور ”احمد“ ہے، آپ حضرت اسماعیل علیہ السلام کی اولاد میں سے ہیں، آپ عرب کے خاندان قریش کی سب سے باعزت شاخ ”بنی ہاشم“ سے تعلق رکھتے ہیں، آپ کے نسب کا پہلا حصہ اس طرح ہے:

محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی بن کلاب بن مرہ بن کعب بن لوئی بن غالب بن فہر بن مالک بن نظر بن کنانہ بن خزیمہ بن مدرکہ بن الیاس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے والد گرامی جناب عبد اللہ ہیں، جو جناب عبد المطلب کے صاحب زادے تھے، ان کی وفات آپ کی پیدائش سے ۵ ماہ قبل ہو گئی تھی، آپ کی والدہ حضرت آمنہ بنت وہب بن عبد مناف بن زہرہ بن کلاب ہیں، آپ کی عمر ۲۸ رسال تھی کہ والدہ کا انتقال ہو گیا، آپ کے دادا جناب عبد المطلب ہیں، آپ کی عمر ۵۰ رسال تھی کہ دادا کی وفات ہو گئی، آپ کے چچا جناب ابوطالب ہیں، آپ کی عمر ۵۰ رسال تھی کہ چچا اس دنیا سے رخصت ہو گئے۔

## ولادت اور اسم گرامی

آپ کی پیدائش مکہ المکرّہ میں عام افیل میں (ہاتھیوں کے سال یعنی جس سال ابرہہ ہاتھیوں کے شکر کے ساتھ خانہ کعبہ کو ڈھانے آیا تھا اور ناکام ہوا تھا، اس واقعہ کے

۵۵ روز بعد) بتاریخ ۹ ربیع الاول مطابق ۲۰ اپریل ۱۷۵۵ء بروز دوشنبہ بوقت صبح صادق آپ کے پچھا جناب ابوطالب کے مکان میں ہوئی۔ (یہ مکان مکہ میں صفا پہاڑی کے قریب تھا)

آپ کی ولادت باسعادت کے وقت پورا مکان نور سے بھر گیا تھا، آسمان کے ستارے مکان پر جھک پڑے تھے، ایوانِ کسریٰ کے ارکنگورے گرد پڑے، دریائے سawa خشک ہو گیا اور فارس کا آتش کدہ بجھ گیا تھا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم پیدائش کے وقت انتہائی صاف ستھرے اور پا کیزہ تھے، بدن پر کسی قسم کی آلاش نہ تھی، آپ کے دادا عبدالمطلب نے آپ کا نام ”محمد“ اور آپ کی والدہ حضرت آمنہ نے آپ کا نام ”احمد“ رکھا، آپ کے یہ دونام بہت مشہور ہیں۔ آپ کی کنیت ”ابوالقاسم“ ہے، مکہ والے آپ کو ”الصادق“ اور ”الامین“ کے لقب سے پکارتے تھے۔

## پروردش

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیدائش کے بعد کچھ دن تو آپ کی والدہ حضرت آمنہ نے دودھ پلایا، پھر آپ کے پچھا ابو لهب کی آزاد کردہ باندی ثوبیہ نے چند دن دودھ پلایا اور پھر قبیلہ بنو سعد کی معزز خاتون حضرت حلیمه سعدیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا مستقل پروردش کے لئے آپ کو اپنے ہاں لے آئیں اور دودھ پلایا، آپ ان کے پاس ۳ رسال رہے، اسی دوران بکریاں چراتے ہوئے آپ کے ساتھ یہ واقعہ پیش آیا کہ دو فرشتے آئے اور آپ کو لٹا کر آپ کا قلب مبارک نکال کر زمزم کے پانی سے دھویا، جسے ”شق صدر“ کہتے ہیں، یہ واقعہ آپ کے ساتھ پوری زندگی میں چار بار پیش آیا۔

حضرت حلیمه کے گھر سے واپسی کے بعد آپ اپنی والدہ ماجدہ حضرت آمنہ کی آغوش تربیت میں رہے، یہاں تک کہ آپ کی عمر ۶ رسال ہوئی تو ”مقام ابواء“ میں آپ کی والدہ کا

انتقال ہو گیا۔ پھر آپ کی پروش ۸ رسال کی عمر تک آپ کے دادا جناب عبداللطب نے کی، پھر یہ سعادت آپ کے پچھا جناب ابوطالب کے حصے میں آئی، یہاں تک کہ آپ کی عمر ۲۵ رسال ہوئی تو حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے نکاح ہوا۔

### آپ کے پچھا اور پھوپھیاں

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تیرہ پچھا شمار کئے گئے ہیں: (۱) حضرت حمزہ (۲) حضرت عباس (۳) الحارث (۴) ابوطالب (۵) ابوالہب (۶) الزیر (۷) عبد الکعب (۸) ضرار (۹) قشم (۱۰) المقوم (۱۱) الغیرۃ (جبل) (۱۲) القیدان (۱۳) القوام۔

پھوپھیاں چھ ہیں: (۱) صفیہ (۲) عاتکہ (۳) برہ (۴) اروی (۵) امیمہ (۶) ام حکیم البیضاۓ۔ ان میں حضرت حمزہ، حضرت عباس، حضرت صفیہ، حضرت عاتکہ اور حضرت اروی نے اسلام قبول کیا ہے۔

خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم اکلوتے تھے، آپ کے کوئی بھائی بہن نہ تھے۔

### آپ کی بیویاں

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویاں امهات المؤمنین (تمام اہل ایمان کی مائیں) ہیں، ان کی تعداد گیارہ ہے:

(۱) حضرت خدیجہ بنت خویلدرضی اللہ تعالیٰ عنہا: ۲۵ رسال کی عمر میں آپ کا ان سے نکاح ہوا، اس وقت حضرت خدیجہ کی عمر ۴۰ رسال تھی، ان کے بطن سے آپ کی چار صاحزادیاں (حضرت نینب، رقیہ، ام کلثوم اور فاطمہ) اور دو صاحبزادے (حضرت قاسم و عبد اللہ) پیدا ہوئے، وہ ۲۵ رسال آپ کے نکاح میں رہیں، ۲۵ رسال کی عمر میں ہجرت سے تین سال قبل مکہ میں ان کی وفات ہوئی، ان کے علاوہ کسی اور بیوی کے بطن سے آپ کی کوئی اولاد نہیں ہوئی۔

(۲) حضرت سودہ بنت زمعہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی زندگی میں آپ نے کوئی دوسرا نکاح نہیں فرمایا، حضرت خدیجہ کی وفات کے بعد بھرت سے تین سال قبل آپ نے حضرت سودہ سے نکاح فرمایا، ۲۳ھ میں حضرت عمر کے دورِ خلافت میں مدینہ منورہ میں ان کا انتقال ہوا۔

(۳) حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: نبوت کے دسویں سال مکرمہ میں آپ نے ان سے نکاح فرمایا، اس وقت ان کی عمر ۶۰رسال تھی، بھرت کے آٹھ ماہ بعد اہ میں رخصتی ہوئی، اس وقت ان کی عمر ۹۰رسال تھی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویوں میں یہ واحد خاتون ہیں جو غیر شادی شدہ کنواری تھیں، باقی تمام بیویاں بیوہ یا مطلقہ تھیں، یہ ۹۰رسال آپ کی زوجیت میں رہیں، آپ کی وفات کے وقت ان کی عمر ۱۸۰رسال تھی، ۷۵ھ میں ۶۶رسال کی عمر میں مدینہ منورہ میں ان کی وفات ہوئی۔

(۴) حضرت حفصہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: ۳۵ھ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ان کے سابق شوہر کی وفات کے بعد نکاح کیا، ساٹھ سال کی عمر میں ۲۵ھ میں ان کی وفات مدینہ منورہ میں ہوئی۔

(۵) حضرت زینب بنت خزیمہ (ام المسکین): ۳۵ھ میں آپ نے ان سے ۵۰۰ درہم مہر پر نکاح کیا، نکاح کو دو یا تین ماہ گذرے تھے کہ ان کا انتقال ہو گیا، اس وقت ان کی عمر ۳۰۰رسال تھی، آپ نے خود ان کی نماز جنازہ پڑھائی۔

(۶) حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: شوال ۲۷ھ میں آپ نے ان سے نکاح کیا، ۸۲رسال کی عمر میں، ۵۸ھ میں ان کی وفات ہوئی، ازواج مطہرات میں سب سے آخر میں وفات پانے والی خاتون یہی ہیں۔

(۷) حضرت زینب بنت جحش رضی اللہ تعالیٰ عنہا: یہ آپ کی پھوپھی زاد بہن تھیں، آپ کی پھوپھی امیمہ بنت عبدالمطلب کی بیٹی تھیں، ۳۵ھ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ان سے

نکاح ہوا، ان کو یہ امتیاز حاصل ہے کہ ان کا نکاح آپ سے آسمانوں پر ہوا، نکاح وقت ان کی عمر ۳۵ رسال تھی، ۲۰ھ میں ان کا انتقال مدینہ منورہ میں ہوا۔

(۸) حضرت جویریہ بنت الحارث رضی اللہ تعالیٰ عنہا: یہ قبیلہ بنو ام مطلق کے سردار کی بیٹی ہیں، ۵ھ میں آپ نے ان سے نکاح فرمایا، ۶۵ رسال کی عمر میں ۵۰ھ میں ان کی وفات ہوئی۔

(۹) حضرت ام حبیبہ بنت ابی سفیان رضی اللہ تعالیٰ عنہا: آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کا نکاح جب شہ میں ہوا، نجاشی بادشاہ نے یہ نکاح کیا، ۲۰۰ھ رد بینار مہر بھی بادشاہ نے اپنی طرف سے دیا، ۲۷ رسال کی عمر میں ۲۲ھ میں ان کی وفات ہوئی۔

(۱۰) حضرت صفیہ بنت حبیبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا: قبیلہ بنو النضر کے سردار کی بیٹی ہیں، غزوہ خیبر ۲ھ میں قیدی بن کر آئیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے آزاد کر کے نکاح فرمایا، رمضان ۵ھ میں وفات ہوئی۔

(۱۱) حضرت میمونہ بنت الحارث رضی اللہ تعالیٰ عنہا: ذی قعده ۷ھ میں مقام سرف میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے نکاح فرمایا، اسی مقام پر ۱۵ھ میں ان کی وفات بھی ہوئی، یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آخری پیوی تھیں، ان کے بعد آپ نے کسی اور خاتون سے نکاح نہیں فرمایا۔

## اولاد

**صاحب زادہ:** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تین صاحبزادے تھے: (۱) حضرت قاسم: جو بچپن ہی میں انتقال فرمائے (۲) حضرت عبد اللہ (جن کا لقب طیب بھی تھا اور طاہر بھی) شیرخوارگی کی حالت میں مکہ میں انتقال فرمائے، یہ دونوں حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کے لطف سے تھے (۳) حضرت ابراہیم: یہ بھی بچپن میں ۸ھ میں مدینہ میں وفات پائے۔

**صاحبزادیاں :** (۱) حضرت زینب: ان کا نکاح حضرت ابوالعاص سے ہوا (۲) حضرت رقیہ: ان کا نکاح حضرت عثمان غنی سے ہوا (۳) حضرت ام کلثوم: حضرت رقیہ کی وفات کے بعد ان کا نکاح حضرت عثمان سے ہوا (۴) حضرت فاطمہ: ان کا نکاح حضرت علی کرم اللہ وجہ سے ہوا۔

یہ چاروں صاحبزادیاں حضرت خدیجہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بطن سے تھیں، حضرت فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی وفات آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے ۶ ماہ بعد ہوئی، باقی تمام اولاد کی وفات آپ کی حیات ہی میں ہو گئی۔

## نبوت و رسالت اور دعوت

۴۰ رسال کی عمر میں ماہِ ربیع الاول میں بروز دوشنبہ مکملہ المکرہ مہ کے غار حراء میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو نبوت عطا کی گئی، ایک لاکھ چوبیس ہزار انبياء کے قافلے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سب سے آخری اور سب سے افضل نبی ہیں، قرآن کے تیسیوں پارے کی سورۃ العلق کی ابتدائی پانچ آیات حضرت جبریل کے ذریعہ پہلی وحی کے طور پر نازل ہوئیں، نبوت سے پہلے بھی آپ غارِ حراء میں جا کر کئی کئی دن قیام کرتے تھے اور اللہ کو یاد کرتے تھے، پہلی وحی کے اترنے کے بعد آپ پر گھبراہٹ طاری ہوئی، آپ فوراً گھر آئے اور اپنی بیوی حضرت خدیجہ سے مکبل اوڑھانے کو کہا، حضرت خدیجہ کو پوری داستان سنائی، انہوں نے آپ کو تسلی دی اور کہا: اللہ آپ کو ہرگز ضائع نہیں کرے گا، اس لئے کہ آپ دوسروں کے کام آتے ہیں، غربیوں بے سہاروں، ناداروں کی مدد کرتے ہیں، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے کر اپنے پچازاد بھائی حضرت ورقہ بن نوفل کے پاس گئیں جو حق کے صحیح عقیدے پر قائم تھے، اور آسمانی کتابوں کے بڑے عالم تھے، انہوں نے آپ کی باتیں بغور سننے کے بعد کہا کہ یہ وہی فرشتہ ہے جسے اللہ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس بھیجا تھا، کاش میں اس وقت طاقت و را اور جوان ہوتا، کاش میں اس وقت تک زندہ رہتا جب آپ کی قوم آپ کو مکہ سے نکالے گی۔

پھر آپ عقیدہ برحق کی دعوت کے اپنے مشن میں لگ گئے، تین سال تک خفیہ دعوت کا کام کیا، پھر نبوت کے چوتھے سال علی الاعلان دعویٰ عمل کا آغاز فرمادیا، آپ نے سب سے پہلے اپنی شریک حیات حضرت خدیجہ کو دعوتِ اسلام دی، خواتین میں سب سے پہلے انہوں نے اسلام قبول کیا، آزاد مردوں میں سب سے پہلے حضرت ابو بکر نے، غلاموں میں سب سے پہلے حضرت زید بن حارثہ نے، بچوں میں سب سے پہلے حضرت علی نے اسلام قبول کیا، ابتدائی دور میں مسلمانوں کی تعداد بہت کم تھی، یہ پہاڑ کی گھٹائی پر جا کر عبادت کرتے تھے، نبوت کے چوتھے سال علی الاعلان دعوت کا کام شروع ہونے پر لوگ آپ کے اور مسلمانوں کے سخت مخالف بن گئے، ہر طرح سے آپ کو ستایا گیا، آپ مکہ کے قریب طائف بھی تشریف لے گئے، اور دعوت پیش کی، مگر وہاں آپ کے ساتھ بہت برا سلوک کیا گیا، آپ پر پتھروں کی بارش بر سائی گئی، یہاں تک کہ آپ لہو لہان ہو گئے؛ لیکن اس کے باوجود آپ نے بد دعا نہیں کی؛ بلکہ دعائے خیر کرتے رہے، آپ کے چچا ابو طالب نے غیر مسلم ہونے کے باوجود آپ کا بہت تعاون کیا، اور آپ کے لئے آڑ بنے رہے۔

## شعب ابی طالب

آپ کی زندگی کا ایک اہم واقعہ ”شعب ابی طالب“ میں محسور کیا جانا ہے، نبوت کے ساتویں سال آپ کا اور آپ کے خاندان کا اجتماعی بائیکاٹ کر دیا گیا، آپ اپنے چچا، اہل قرابت اور صحابہ کے ساتھ شعب ابی طالب میں نظر بذری ہے، تین سال تک یہ سلسلہ رہا، اس دوران بڑی تنگی کی زندگی گذری، گھٹائی سے نکلنے کے چند دنوں بعد پہلے آپ کے چچا ابو طالب کا پھر اس کے ۳ ردن بعد آپ کی بیوی حضرت خدیجہ کا انتقال ہوا، آپ پر اس کا بہت صدمہ ہوا، اس لئے اس سال کو ”عام الحزن“، (غم کا سال) بھی کہتے ہیں۔

## معراج

نبوت کے گیارہویں سال جب آپ کی عمر ۱۵ سال چند ماہ تھی، ۷۲ رجب کی رات

آپ کو مکہ سے بیت المقدس پھر وہاں سے آسمانوں اور جنت کا سفر کرایا گیا، اس سفر کو ”معراج“ کہا جاتا ہے، اس سفر میں آپ نے بڑے عجائب دیکھے، آسمانوں پر گئے، انبیاء سے ملاقات کی، جنت و جہنم کو دیکھا، اللہ کا دیدار کیا، اور ہم کلامی کا شرف ملا، اس سفر کا سب سے اہم تفہیم پانچ نمازیں ہیں۔

### ہجرت اور قیام مدینہ منورہ

مکہ کی زمین مسلمانوں کے لئے تگ ہو رہی تھی اور ظلم و ستم کی حد ہو چکی تھی، کچھ مسلمان پہلے ہی مکہ چھوڑ کر عرشہ جا چکے تھے، بالآخر مدینہ ہجرت کا حکم آیا، اور مسلمان مدینہ ہجرت کرنے لگے، نبوت کے تیر ہویں سال آپ نے حضرت ابو بکر کے ساتھ ہجرت کا سفر شروع کیا، غار ثور میں تین دن قیام رہا، اللہ نے عجیب طریقے سے آپ کی حفاظت کی، اللہ کے حکم سے مکڑی نے جالاتن دیا، اور کبوتری کے انڈے دے دئے، تلاش کرنے والے وہاں آگئے تو مکڑی کا جالا اور کبوتری کے انڈے دیکھ کر ان کو یقین ہو گیا کہ یہاں کوئی نہیں ہے۔ پھر آپ ۸ ربیع الاول ۱۴ نبوی یعنی ۶ کیم ہجری مطابق ۲۳ ستمبر ۶۲۲ء بروز پیر قبا پہنچے، وہاں مسجد قبا کی بنیاد رکھی، قبائیں چار دن قیام کیا، پھر مدینہ تشریف لائے اور حضرت ابوالیوب الانصاری رضی اللہ عنہ کے گھر مہمان ہوئے، مدینہ میں آپ کا پرتاپ استقبال کیا گیا، مدینہ کا نام پہلے پیر تھا، جسے بدل کر ”مدینہ“ کر دیا گیا، اور آپ کو سب نے اپنا امیر و فائدہ تسلیم کر لیا، مدینہ پہنچ کر آپ نے ایک کام تو مسجد نبوی کی تعمیر کیا، اور بذاتِ خود اس تعمیر میں حصہ لیا، دوسرا کام مہاجرین اور انصار (مدینہ کے مقیم قبیلہ اوس و خزر ج کے مومن باشندوں) کے درمیان مواخات (بھائی چارہ) کا رشتہ قائم کیا، تیسرا کام تجارتی منڈی کے قیام کا کیا، چوتھا کام یہ کیا کہ یہودیوں اور دیگر قبائل سے پامن معاہدے کئے۔

### غزوہ بدرا

تاریخ اسلام کی سب سے پہلی جنگ اور غزوہ ”غزوہ بدرا“ ہے، یہ غزوہ کے امر رمضان

المبارک ۲۰ مطابق ۶۲۷ء مقام بدر میں ہوا، جو مدینہ سے اسی میل کے فاصلے پر ہے، مسلمانوں کی تعداد تین سو تیرہ اور کفار کی تعداد ایک ہزار تھی، مسلمان بے سروسامانی اور کفار بہت لیس اور تیار تھے، اللہ نے مدد فرمائی اور مسلمانوں کو کافروں پر مکمل فتح حاصل ہوئی، ۷۰ کافر قتل ہوئے جن میں ان کا سردار ابو جہل اور بڑے بڑے سردار تھے، اور ۷۰ کافر قید ہوئے، جن کے ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بہت اچھا سلوک فرمایا، جو فدیہ دینے کے قابل تھے اُن سے فدیہ لیا گیا، اور جو فدیہ دینے کے قابل نہ تھے اور پڑھنا لکھنا جانتے تھے، ان کے ذمہ دس لوگوں کو پڑھانے کا کام لگایا گیا، پھر انہیں آزاد کر دیا گیا۔

### غزوہ احمد

دوسری غزوہ ”غزوہ احمد“ ہے جو شوال ۳۵ھ میں ہوا، اس موقع پر تین ہزار کافروں اور سات سو مسلمانوں میں باہم مقابلہ ہوا، آپ نے احمد پہاڑ کے ایک کونے پر ۵۰ صحابی مقرر کئے اور تاکید کی کہ یہاں سے نہ ہٹنا، ابتدائی مرحلے میں مسلمان غالب اور کفار مغلوب ہو گئے، کفار بھاگنے لگے تو مسلمان مال غنیمت جمع کرنے میں لگ گئے، اور پہاڑی پر مقرر اکثر صحابہ بھی اپنی جگہ سے ہٹ گئے، پہاڑی کی طرف سے کچھ کافروں نے اچانک پھر دھاوا بول دیا، جس کی وجہ سے بہت سے مسلمان زخمی ہو گئے، خود حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا چہرہ انور بھی زخمی ہوا، اس موقع پر ۷۰ مسلمان شہید بھی ہوئے۔

### غزوہ خندق

ذی قعده ۵ھ میں ”غزوہ خندق“ (غزوہ احزاب) واقع ہوا، مدینہ میں موجود یہودیوں نے مکہ کے کفار سے خفیہ ساز بازی کی، چنانچہ کفار مکہ نے اپنی اور اپنے اطراف کی دس ہزار فوج کے ساتھ مدینہ پر چڑھائی کے لئے سفر شروع کر دیا، آپ کو یہ خبر ملی تو آپ نے حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے مشورے سے مدینہ کے ارد گرد خندق کھو دنا طے کیا،

چنان چہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تین ہزار صحابہ کے ساتھ چھومن میں ۵ گز گہری خندق تیار کرائی، جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم خود شریک رہے، کفار مدینہ پہنچے اور خندق کے اُس پار سے پورے مدینہ کا محاصرہ کر لیا، یہ محاصرہ ۱۵ روز دن رہا، اس دوران مسلمانوں نے فاقہ کی پر مشقت زندگی گذاری، کفار نے تیراندازی کی، مسلمانوں نے بھی جواب دیا، اللہ نے تیز آندھی کا طوفان کافروں پر مسلط کر دیا، بالآخر انہیں ناکام و نامرادواپس لوٹا پڑا۔

### صلح حدیبیہ

صلح حدیبیہ: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب میں اپنے کو عمرہ کرتے ہوئے دیکھا، صحابہ سے خواب بیان کیا تو صحابہ نے شوق ظاہر کیا، صحابہ کے اصرار پر کیم ذی قعدہ ۶ھ کو آپ عمرہ کا احرام باندھ کر چودہ سو صحابہ کے ساتھ مکہ کی طرف چلے، مکہ سے باہر مقامِ حدیبیہ پر قیام فرمایا، مکہ کے کافروں نے آپ کو عمرہ سے روک دیا، پھر مختلف قسطوں میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور کفار مکہ کے نمائندوں کے درمیان صلح کے مذاکرات ہوئے، اور دس سالہ جنگ بندی کی صلح ہوئی، اور یہ طے پایا کہ مسلمان اس وقت چلے جائیں، آئندہ سال عمرہ کے لئے آئیں اور مکہ میں تین دن قیام کریں، یہ بھی طے ہوا کہ اگر کوئی مسلمان مکہ سے مدینہ چلا جائے تو اسے واپس کرنا ہوگا اور اگر کوئی مدینہ سے مکہ آجائے تو ہم اسے واپس نہ کریں گے۔ بظاہریہ بات صحابہ کو گراں معلوم ہوتی تھی، مگر حکم الہی سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے قبول کر لیا، بالآخر بعد میں اس کی معقولیت ظاہر ہوئی، قرآن نے اس صلح کو مسلمانوں کی فتح بتایا تھا، چنان چہ اس کی برکت سے بکثرت لوگ اسلام میں داخل ہوئے، اور اس کے بعد آپ نے دنیا کے مختلف بادشاہوں کو دعویٰ خطوط روانہ کئے۔

### غزوہ خیبر

مدینہ منورہ میں آباد یہودی قبیلہ ”بنو النصیر“ خیبر میں آباد ہوا، تو وہ خطة یہودی مرکز

اور مسلمانوں کے خلاف سازشوں کا اڈہ بن گیا، اللہ کے حکم سے ۷ھ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم وہاں جہاد کے لئے گئے، اور کھلی فتح حاصل ہوئی۔ اس جنگ میں حضرت علی کرم اللہ وجہ نے نمایاں کردار ادا کیا۔

## فتح مکہ

قریش نے صلح حدیبیہ کے شرائط و دفعات کی خلاف ورزی کی، بالآخر معاهدہ ٹوٹ گیا، آپ نے جہاد کی تیاری شروع کی، اور رمضان ۸ھ میں آپ دس ہزار کی فوج لے کر مدینہ منورہ سے چلے، حضرت خالد کو اپنی طرف سے مکہ میں داخل ہونے کا حکم اس تاکید کے ساتھ دیا کہ جو تم سے مقابلہ نہ کرے تم بھی مقابلہ نہ کرنا، دوسری طرف سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اعلان فرمایا کہ جو بیت اللہ میں داخل ہو جائے یا اپنے گھر کا دروازہ بند کر لے یا ابوسفیان کے گھر میں داخل ہو جائے وہ مامون رہے گا، اس طرح بغیر جنگ کے مکہ فتح ہو گیا۔ ۲۰ رمضان المبارک جمعہ کو آپ نے طواف فرمایا، اس وقت بیت اللہ میں ۳۶۰ ربۃ بت رکھے ہوئے تھے، آپ نے اپنے عصا سے سارے بت گردائے اور اعلان فرمادیا: ﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا﴾ (حق آیا اور باطل مت گیا، باطل تو مٹنے ہی کے لئے ہے) آپ نے اس موقع پر حسن اخلاق، رحم و کرم، غفو و درگذر کی بے نظیر مثال قائم کر دی، بدترین دشمنوں تک کویک لخت معاف کر دیا، ان اخلاق کریمہ نے لوگوں کے دل اسلام کے لئے نرم کر دئے اور بہت سے لوگ اسلام میں داخل ہو گئے۔

## غزوہ حنین

قبیلہ ثقیف و ہوازن مسلمانوں سے جنگ پر آمادہ تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا تو آپ نے بارہ ہزار کا لشکر تیار کیا، مکہ سے تین منزل دور طائف کے قریب مقام حنین پر یہ لشکر پہنچا، دشمنوں کا ایک دستہ پہاڑوں میں چھپا تھا، وہ یک بارگی مسلمانوں کے الگے حصے پر

ٹوٹ پڑا، اگلے حصے میں کچھ مسلمان اپنی کثرتِ تعداد پر نازک رہے تھے، اللہ کی طرف سے یہ تنبیہ ہوئی، تھوڑی سی افراتفری ہوئی، آپ نے زور سے آواز لگائی، چنانچہ سب کے پیروجم گئے اور جنگ شروع ہو گئی، تھوڑی سی دیر میں دشمن پسپا ہو کر بھاگ کھڑے ہوئے، اور بہت سارا مال مسلمانوں کے حصے میں آیا۔

## غزوہ تبوک

رومیوں نے مسلمانوں سے جنگ کی تیاری کر رکھی تھی، اس کی افواہ بہت زور سے پھیل رہی تھی، مدینہ سے سات سو میل کی دوری پر واقع مقام تبوک میں رومیوں کے منظم ہو کر جمع ہونے کی خبر تھی، سخت گرمی کا موسم تھا اور مدینہ منورہ میں قحط کی وجہ سے افلاس کا عالم تھا، مگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر رجب ۹ رہجری میں تمیں ہزار صحابہ کا لشکر روانہ ہوا، رومیوں کو مسلمانوں کے جوش اور جذبے کا اندازہ ہوا تو ہمت ہار بیٹھے اور پسپائی اختیار کر لی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم تبوک پہنچنے تو وہاں کوئی نہ تھا، آپ نے کئی روز قیام فرمایا کہ مدینہ واپسی کی، اس واقعے نے تمام اہل کفر کی ہمت توڑ دی۔

## حجۃ الوداع

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی میں صرف ایک حج فرمایا، اسے "حجۃ الوداع" کہا جاتا ہے، ایک لاکھ ۲۲۷ ہزار افراد اس حج میں آپ کے ہمراہ تھے، ۲۵ روزی قعدہ ۱۰ اھوآپ مدینہ سے روانہ ہو کر ۲۳ روزی الحجہ کو مکہ پہنچے، ۸ روزی الحجہ کو منی اشتریف لے گئے، ۹ روزی الحجہ کو عرفات آئے، وہاں زوال کے بعد آپ نے تاریخی خطبہ دیا، جس میں آپ نے پوری امت کو انتہائی بیش قیمت پیغامات دئے، دوسروں کے حقوق کی ادائیگی اور جاہلیت کے تمام باطل تعصبات کو مٹانے کی دعوت دی، اسی موقع پر ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ آیت اتری، پھر آپ مزدلفہ پھر منی پھر مکہ تشریف لائے، منی میں آپ نے

۲۳ راونٹ اپنے ہاتھ سے قربان کئے، پھر ۳۴ راونٹ حضرت علی سے قربان کرائے۔

## وفات

۲۸ صفر ۱۱ھ کو آپ کو بخار آیا، تیرہ دن تک لگاتار یہ بخار رہا، دیگر بیویوں کی اجازت سے آپ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے ہاں مقیم ہو گئے، آخری ۸ روز جمروہ عائشہ میں قیام رہا، ضعف برہتا گیا، سب سے آخری نماز جو آپ نے مسجد بنوی میں پڑھائی وہ جمعہ کی مغرب تھی، جمعہ کی عشاء سے دوشنبہ یوم وفات کی فجر تک جملہ ارنمازیں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پڑھائیں، وفات سے ۵ ریوم قبل جمعرات کو بعد ظہراً آپ نے آخری خطبہ دیا، جس میں یہ الفاظ بھی تھے کہ: "اللہ نے اپنے بندے کو اختیار دیا ہے کہ خواہ دنیا کی نعمتوں کو قبول کر لے یا اللہ کے حضور آخرت میں جو کچھ ہے اسے اختیار کر لے، لیکن اس بندے نے آخرت کو قبول کر لیا"۔ یہن کر حضرت ابو بکر سمجھ گئے کہ آپ کا وقت قریب آچکا ہے، وہ رونے لگے۔

وفات کے دن فجر کے وقت کمرے کا پردہ اٹھا کر نماز پڑھ رہے ہے صحابہ کو دیکھا، صحابہ فرط مسرت سے بے قابو ہو گئے، جیسے جیسے دن چڑھتا گیا، آپ پر بار بار غشی طاری ہونے لگی، اسی حالت میں آپ کی زبان سے یہ کلمات جاری ہوئے: ﴿مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ﴾ (ان لوگوں کے ساتھ جن پر اللہ نے انعام فرمایا ہے) "اللَّهُمَّ الرَّفِيقُ الْأَعْلَى" (میں رفیق اعلیٰ کو پسند کرتا ہوں) اس وقت آپ نے مسوک بھی مانگی اور کی، اچانک سینہ مبارک میں سانس کی گھٹ گھٹ رہت شروع ہوئی، اور ہاتھ ہلنے لگے، اس وقت آپ نے نمازوں کی پابندی اور ماتحتوں کے ساتھ حسن سلوک کی وصیت کی، پانی کے برتن میں بار بار ہاتھ ڈال کر چہرے پر ملتے، اور انگشت شہادت سے اشارہ کر کے تین بار فرمایا: "بَلِ الرَّفِيقُ الْأَعْلَى" (بس اب صرف رفیق اعلیٰ درکار ہے) یہ کلمات زبان پر تھے کہ دست مبارک گر پڑا، چشم پاک کھل کر چھت کی طرف لگ گئی اور روح عالم قدس تک پہنچ گئی۔ یہ واقعہ مشہور قول کے مطابق ۱۲ اربيع

الاول ااھ بروز دوشنبہ مطابق ماہ مئی ۲۳۲ء چاشت کے وقت کا ہے، اس وقت آپ کی عمر ۶۳ رسال تھی، آپ کو انہیں کپڑوں میں غسل دیا گیا جو جسم پر تھے، حضرت علی نے دیگر صحابہ کی مدد سے غسل دیا، حضرت عائشہ کے جگہ میں حضرت ابو طلحہ انصاری نے بغلی قبر تیار کر دی تھی، آپ کے جسد مبارک کو قبر کے کنارے رکھ دیا گیا، دس دس آدمی کمرے میں آ کر تنہا تہا نماز جنازہ ادا کرتے گئے، پھر آپ کو قبر مبارک میں اتارا گیا، نوانینوں سے قبر بند کر دی گئی، پھر مٹی ڈالی گئی۔

## حلیہ مبارک

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا قد نہ بہت لمبا تھا نہ بہت چھوٹا؛ بلکہ آپ میانہ قد تھے، چہرہ مبارک چودھویں کے چاند سے زیادہ روشن، منور اور خوب صورت تھا، بال نہ بالکل سیدھے نہ بالکل پیچ دار تھے؛ بلکہ ہلکے گھونگریا لے تھے، وفات کے وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سر اور داڑھی میں بیس بال بھی سفید نہ تھے، سر کے بال گنجان تھے، آپ کی مہربوت آپ کے دونوں موٹھوں کے درمیان پشتِ مبارک پر تھی، آپ کے دونوں موٹھوں کا درمیانی فاصلہ زیادہ تھا اور سینہ کشادہ تھا، آپ کی چال بہت باوقار تھی، ایسا محسوس ہوتا تھا کہ کسی اوپھی جگہ سے نیچے اتر رہے ہیں۔ بالوں میں مانگ نکالنے کا بہت اہتمام نہیں کرتے تھے، اکثر اپنے سر میں تیل لگاتے تھے اور اپنی داڑھی میں کنگنی کرتے تھے۔ آنکھ بڑی، خوب صورت اور چمک دار تھی، بھویں گھنی اور کالی تھیں، آنکھوں کی سفیدی میں سرخ ڈورے جیسی باریک لکیر تھی، دندانِ مبارک کشادہ، چمک دار اور سفید تھے، اکثر بالوں میں تیل اور آنکھوں میں سرمہ لگاتے تھے، سفید رنگ کا کپڑا پسند تھا، آپ کا کرتہ لمبا ہوتا تھا، یمنی منتش چادر پسند تھی، آپ کی لنگی نصف پنڈلی تک ہوتی تھی، پگڑی باندھنے کا معمول تھا، وفات کے وقت آپ کے جسم پر ایک موٹی لنگی اور پیوند لگی چادر تھی، کھانا بہت سادہ کھاتے تھے، سبزی میں کدو اور گوشت میں دست کا گوشت اسی طرح سر کہ اور میٹھی

ٹھنڈی چیزیں پسند تھیں، زور نہیں ہنتے تھے؛ بلکہ مسکراتے تھے، بُنسی اور دلگی کی باتیں بھی کبھی کرتے تھے، گفتگو بالکل صاف سمجھ میں آنے والی اور دماغ میں بیٹھ جانے والی ہوتی تھی۔

## امت پر آپ کے حقوق

(۱) آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے آخری نبی اور رسول ہونے پر سچا ایمان۔

(۲) انسانوں میں سب سے بڑھ کر آپ سے محبت۔

(۳) انسانوں میں سب سے زیادہ آپ کا احترام۔

(۴) آپ کی سنت اور طریقے پر مکمل عمل۔

(۵) جب بھی آپ کا نام نامی آئے تو آپ پر درود وسلام، درود بہت بڑا حق ہے، احادیث میں آتا ہے کہ جو میرا نام آنے پر درود نہ بھیجے وہ بخیل ہے، اور جو میرے اوپر ایک بار درود بھیجتا ہے اللہ اس پر دس رحمتیں نازل کرتا ہے، احادیث میں بہت سارے درود آئے ہیں، مگر سب سے بہتر درود ”درو دابرا ہیکی“ ہے، جو نماز کے آخری قعدے میں پڑھا جاتا ہے، وہ یہ ہے:

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى الِّمُحَمَّدِ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ  
وَعَلَى الِّإِبْرَاهِيمِ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ.

اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى الِّمُحَمَّدِ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ  
وَعَلَى الِّإِبْرَاهِيمِ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجِيدٌ.

## معجزات

نبوت کو ثابت کرنے والے محیر العقول خلاف عادت کاموں کو معجزہ کہا جاتا ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بے شمار معجزات ہیں، آپ کا سب سے بڑا معجزہ قرآن کریم ہے، اس کے علاوہ چند مشہور معجزات یہ ہیں: (۱) سفر معراج (۲) چاند کا دو ٹکڑے ہونا (۳) آپ کی دعا کی برکت سے تھوڑا کھانا بہت سوں کے لئے کافی ہو جانا (۴) پتھر کا آپ کو سلام کرنا (۵)

---

انگلیوں سے پانی جاری ہونا، وغیرہ۔



# طہارت سے متعلق ضروری باتیں

## استنجاء و طہارت

بدن، کپڑوں اور جگہ کی پاکی اور صفائی کو طہارت کہتے ہیں، پاخانہ اور پیشاب سے فارغ ہونے کے بعد پاکی حاصل کرنا استنجاء ہے، قبلہ کی طرف منہ یا پیٹھ کر کے پیشاب پاخانہ کرنا منع ہے، استنجاء باسیں ہاتھ سے کرنا چاہئے، بلاعذر کھڑے ہو کر قضاۓ حاجت کرنا، پانی کے اندر قضاۓ حاجت کرنا، جانوروں کے سوراخ میں قضاۓ حاجت کرنا، قضاۓ حاجت کے وقت بات کرنا، عام راستوں پر قضاۓ حاجت کرنا سب منع ہے۔

## وضو

نماز، نماز جنازہ، قرآن کی تلاوت، سجدہ تلاوت، طوافِ کعبہ اور قرآن کریم کو چھونے کے لئے وضو فرض ہے۔

## وضو کے فرائض

وضو میں چار فرض ہیں: (۱) پورا چہرہ دھونا (۲) کہنیوں تک ہاتھ دھونا (۳) چوتھائی سر کا مسح کرنا (۴) ٹخنوں تک پیروں کا دھونا۔

## وضو کی سنتیں

وضو کی سنتیں یہ ہیں: (۱) نیت کرنا (۲) تسمیہ (بسم اللہ الرحمن الرحیم) پڑھنا (۳) ابتداء میں تین مرتبہ گٹوں تک ہاتھ دھونا (۴) مسوک کرنا (۵) تین مرتبہ کلی کرنا (۶) تین مرتبہ ناک میں پانی ڈالنا (۷) منہ اور ناک کی صفائی میں مبالغہ کرنا (یہ سنت رووزہ دار کے لئے

نہیں ہے) (۸) داڑھی میں خلال کرنا (۹) انگلیوں میں خلال کرنا (۱۰) تمام اعضاء وضو کو تین تین مرتبہ دھونا (۱۱) پورے سر کا مسح کرنا (۱۲) کانوں کا مسح کرنا (۱۳) ترتیب وار وضو کرنا (یعنی جو ترتیب قرآن و سنت میں وارد ہے اسی کے مطابق وضو کرنا) (۱۴) پے در پے اعضاء وضو پر پانی بہانا (یعنی ایک عضو کے سوکھنے سے قبل اگلے عضو کو دھولینا۔

## وضو کو توڑنے والی چیزیں

مجموعی طور پر درج ذیل وجوہات سے وضو لٹ جاتا ہے: (۱) آگے پیچھے کی شرم گاہ سے کسی چیز کا عادت کے طور پر نکلنا (مثلاً پاخانہ، پیشتاب، ریاح، منی، مذی وغیرہ) (۲) اگلی پیچھلی شرم گاہ سے خلاف عادت کسی چیز کا نکلنا (مثلاً استحاضہ کا خون، کیڑا، کنکری وغیرہ) (۳) بدن کے کسی حصہ سے نجاست کا نکلنا (مثلاً خون، پیپ، مواد، یا بیماری کی وجہ سے نجس پانی کا نکلنا) (۴) منہ بھر کر ق (۵) نیند (جس سے اعضاء مضحل ہو جائیں) (۶) بے ہوشی، پا گل پن اور نشہ (۷) رکوع و سجدہ والی نماز میں قہقهہ (۸) مباشرت فاحشہ (یعنی بلا کسی رکاوٹ کے شرم گاہ کا شرم گاہ سے ملانا، خواہ مرد کا عورت سے ہو یا مرد کا مرد سے، یا عورت کا عورت سے)

## وضو کے مستحبات

وضو میں چھ چیزیں مستحب ہیں: (۱) پاک اور صاف جگہ پر وضو کرنا (۲) قبلہ کی طرف منہ کرنا (۳) وضو کرنے میں کسی کی مدد نہ لینا (۴) گردن کا مسح کرنا (۵) ہر عضو کو مل کر دھونا (۶) دائیں طرف سے شروع کرنا۔

## وضو کے مکروہات

وضو کے مکروہات چھ ہیں: (۱) ناپاک جگہ پر بیٹھ کر وضو کرنا (۲) داہنے ہاتھ سے ناک صاف کرنا (۳) وضو کرتے وقت دنیا کی باتیں کرنا (۴) ترتیب کے خلاف وضو کرنا (۵) پانی زیادہ خرچ کرنا (۶) منہ پر زور سے پانی مارنا۔

## غسل

وہ ناپاکی جسے دور کرنے کے لئے غسل کیا جاتا ہے، اسے ”جنابت“ کہتے ہیں، حالت جنابت میں نماز پڑھنا، قرآن پڑھنا، قرآن چھونا اور مسجد میں داخل ہونا ناجائز ہے، یہوی سے جنسی تعلق قائم کرنے کی صورت میں (خواہ انزال ہوا ہو یا نہ ہوا ہو) غسل فرض ہو جاتا ہے، احتلام (یعنی خواب میں جنسی تعلق قائم کرنے کی صورت میں منی نکل جانے) سے غسل فرض ہو جاتا ہے، خواتین کے لئے حیض یا نفاس سے پاکی پر بھی غسل فرض ہو جاتا ہے۔

## غسل کے فرائض

(۱) کلی کرنا (۲) ناک میں پانی ڈالنا (۳) پورے بدن پر اس طرح پانی ڈالنا کہ جسم کا کوئی حصہ خشک نہ رہ جائے۔

## غسل کی سنتیں

غسل میں پانچ چیزیں سنت ہیں: (۱) تین بار ہاتھ دھونا (۲) شرم گاہ دھونا (۳) وضو کرنا (۴) سر پر تین بار پانی ڈالنا (۵) پورے بدن پر پانی ڈالنا۔

## غسل کا مسنون طریقہ

غسل کرنے کا مسنون طریقہ یہ ہے کہ اولاً نیت حاضر کر کے بسم اللہ پڑھ کر دونوں ہاتھ دھوئے، پھر شرم گاہ دھوئے خواہ اس پرنجاست ہو یا نہ ہو، پھر مکمل وضو کرے، پھر داہنے کندھے پر تین مرتبہ پانی ڈالے، اس کے بعد باائیں کندھے پر تین مرتبہ پانی ڈالے، اس کے بعد سر پر تین مرتبہ پانی ڈالے، رگڑ کر سارے اعضا کو دھوئے، قبلہ رخ غسل نہ کرے، ضرورت سے زائد پانی نہ بھائے، تنہائی میں غسل کرے، اگر غسل خانہ میں پانی جمع ہو جاتا ہو تو غسل کے بعد وہاں سے ہٹ کر اپنے پیر پاک کرے۔

## تہمیم

پانی نہ ملے یا بماری کی وجہ سے پانی استعمال کرنا منوع ہو تو اس صورت میں تہمیم کا حکم ہے، تہمیم امت محمدیہ کی خصوصیت ہے، تہمیم کے معنی ”قصد کرنے اور ارادہ کرنے“ کے ہیں، شریعت میں پاک مٹی پر دوبار ہاتھ مار کر ایک بار منہ پر اور دوسری بار ہاتھ پر پھیرنے کو تہمیم کہتے ہیں۔

### تہمیم کی شرطیں

تہمیم کے صحیح ہونے کے لئے نو شرطیں ہیں: (۱) مسلمان ہونا (۲) نیت کرنا (۳) مسح کرنا (۴) تین یا اس سے زائد انگلیوں سے مسح کرنا (۵) مٹی یا اس کی جنس کی چیز موجود ہونا (۶) مٹی کا پاک ہونا (۷) پانی کے استعمال پر قادر نہ ہونا (۸) جیض اور نفاس سے پاک ہونا (۹) اعضائے تہمیم (چہرہ اور یا ہاتھ کہنیوں تک) کا احاطہ کرنا۔

### تہمیم کرنا کب جائز ہے؟

چھ صورتوں میں تہمیم کرنا جائز ہے: (۱) پانی کے استعمال پر قادر نہ ہونا یعنی بیتلابہ سے پانی ایک میل یا اس سے زیادہ مسافت پر ہو، اور وہاں تک پہنچنے میں نماز کا وقت فوت ہونے کا اندیشہ ہو (۲) پانی کے استعمال کی وجہ سے مرض بڑھ جانے یا دیری سے شفا ہونے کا خطرہ ہو (۳) سخت سردی جب کہ جنبی کے لئے گرم پانی سے غسل کا انتظام نہ ہو اور ٹھنڈے پانی سے جان کی ہلاکت یا اعضاء کے شل ہونے کا خطرہ ہو (۴) پانی کا ایسی خطرناک جگہ ہونا (مثلاً وہاں سانپ ہو یا کوئی دشمن بیٹھا ہو یا بھیانک آگ جل رہی ہو) کہ وہاں جا کر پانی لانے میں سخت نقصان کا خطرہ ہو، یا مثلاً آدمی ایسی جگہ ہو کہ اگر وہاں سے ہٹ کر دوسری جگہ جائے تو اپنے مال کے ضائع ہونے کا خدشہ ہو (۵) پانی مخصوص پینے کی ضرورت کے لئے کافی ہو، اور اس سے وصولی غسل کرنے سے قافلہ والوں یا ان کے جانوروں کے پیاس سے مر جانے کا خوف

ہو (۲) پانی کو کنوں وغیرہ سے حاصل کرنے کے لئے کوئی چیز موجود نہ ہو، اور نہ کنوں میں اترنے کی ہمت ہو، تو ان سب صورتوں میں تیم کر کے نماز پڑھنا جائز ہے۔

### جن چیزوں سے تیم ٹوٹ جاتا ہے

جن چیزوں سے وضو ٹوٹ جاتا ہے (یعنی حدث) ان سے تیم بھی ٹوٹ جاتا ہے، اسی طرح پانی مل جانے سے اور جس عذر کی وجہ سے تیم جائز ہوا تھا، اس عذر کے ختم ہو جانے سے بھی تیم ٹوٹ جاتا ہے۔

### جن چیزوں سے تیم کیا جاسکتا ہے

پاک مٹی، پتھر، چونا، ریت، مٹی کا کچایا پکا برتن، اینٹ، پتھر یا چونے کی دیوار، گیر دیا ملتانی مٹی، پاک گرد و غبار، وغیرہ۔

### تیم کا طریقہ

تیم کا طریقہ یہ ہے کہ نیت کر کے دونوں ہتھیلیاں مٹی پر ماری جائیں اس کے بعد انہیں پورے چہرے پر پھیر لیا جائے، اس کے بعد دوبارہ ہتھیلیاں مٹی یا غبار پر مار کر کہدیوں تک دونوں ہاتھوں پر پھیرا جائے، اگر انگلیوں میں انگوٹھی پہن رکھی ہو تو اس کو اتار دیں یا آگے پچھے کر دیں۔

### موزوں پر مسح

شریعت نے چڑے کے موزوں پر مسح کرنے کی اجازت دی ہے، اگر کسی نے پا کی کی حالت میں چڑے کے موزے پہنے تو وضو کرتے ہوئے اس کے لئے پیر دھونے کے بجائے موزوں پر مسح کافی ہے، مقیم کے لئے مسح کی مدت ایک دن ایک رات ہے، اور مسافر کے لئے یہ مدت تین دن تین رات ہے۔ مسح کا طریقہ یہ ہے کہ ہاتھ کی انگلیاں بھگو کر انگلیوں کو پیر کے پنجوں پر رکھے اور اوپر کی طرف کھینچے، انگلیاں پوری رکھے۔

# نماز سے متعلق ضروری باتیں

تو حیدور سالت کی گواہی اور اقرار کے بعد اسلام کا دوسرا سب سے اہم رکن نماز ہے، نماز اس خاص طریقے سے اللہ کی عبادت کا نام ہے جو طریقہ اللہ نے اپنے پیغمبر علیہ السلام کو بتایا، پھر آپ نے امت کو سکھایا ہے، ہر عاقل بالغ مسلمان مرد و عورت پر پانچ وقت کی نمازوں (نجر، ظہر، عصر، مغرب، عشاء) فرض عین ہیں۔

فرض عین اس فرض کو کہتے ہیں جس کی ادائیگی ہر مسلمان پر الگ الگ ضروری ہے، یہ نمازوں میں فرض کی گئی ہیں، ان پانچوں فرض نمازوں کی جماعت کے لئے اذان بھی ضروری ہے۔

## نماز کی ترکیب

نماز پڑھنے کے لئے وضو کر کے قبلہ کی طرف رُخ کر کے سیدھے کھڑے ہو جائیں، اور جو نماز پڑھنی ہو، دل میں اس کی نیت کر لیں، جیسے فجر یا ظہر کی نماز پڑھ رہا ہو۔ یہ نیت زبان سے کہنا بھی بہتر ہے۔

نیت کرنے کے بعد دونوں ہاتھوں کانوں کی لوٹک اٹھا کر تکبیر تحریمہ (یعنی اللہ اکبر) کہہ کر دونوں ہاتھناف کے نیچے باندھ لیں۔ پھر:

**ثنا : یعنی سُبْحَانَكَ اللّٰهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالٰى جَدُّكَ وَلَا إِلٰهَ غَيْرُكَ پڑھیں۔**

**پھر تعوذ : یعنی أَعُوذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ پڑھیں۔**

پھر تسمیہ: یعنی بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ پڑھیں۔

پھر سورہ فاتحہ: الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ. مَلِكٌ يَوْمَ الدِّينِ. إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ. إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ. صِرَاطُ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ، غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ پڑھیں۔

تفبیہ: سورہ فاتحہ پڑھنے کے بعد آہستہ سے ”آمین“ کہیں۔

اس کے بعد کوئی سورت ملائیں: مثلاً:

سورہ اخلاص: قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. اللَّهُ الصَّمَدُ. لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ. وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ۔

رکوع میں جانے کے لئے تکبیر: اللَّهُ أَكْبَرُ کہیں۔

رکوع میں کم از کم تین مرتبہ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيمِ پڑھیں۔

تسمیع: رکوع سے اٹھتے وقت: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ کہتے ہوئے  
اطمینان سے سیدھے کھڑے ہو جائیں۔

تحمید: رکوع کے بعد سیدھے ہو کر کہیں: رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ۔

پھر تکبیر: (اللَّهُ أَكْبَرُ ) کہتے ہوئے سجدہ میں چلے جائیں۔

اس کے بعد سجدہ میں کم از کم تین مرتبہ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى پڑھیں۔

سجدہ سے اٹھتے ہوئے تکبیر: (اللَّهُ أَكْبَرُ ) کہتے ہوئے اطمینان سے بیٹھ جائیں۔

پھر أَللَّهُ أَكْبَرُ کہتے ہوئے دوسرے سجدہ میں جا کر سجدہ کی مذکورہ تسبیح پڑھیں۔

دوسرے سجدے سے اٹھ کر تشهد:

الْتَّحَيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَواتُ وَالطَّيِّبَاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ

وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَىٰ عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ،  
أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ پڑھیں۔

**نوٹ:** تہہد میں جب اشہد پر پنچیں تو نیچ کی انگلی اور انگوٹھے سے حلقہ بنالیں، اور لَا إِلَهَ کہتے ہوئے شہادت کی انگلی اٹھائیں، اور لَا إِلَهَ پرانگلی جھکا دیں، مگر حلقہ کی حالت کونماز کے اخیر تک برقرار رکھیں۔ (این ماجر قم: ۹۱۱، بحوالہ: کتاب الدعا، ۲۰۳)

**پھر: درود شریف:** اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَّعَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ  
كَمَا صَلَّيْتَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَىٰ آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ۔  
اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَّعَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ  
عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَىٰ آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ پڑھیں۔

درود شریف کے بعد دعائے ماثورہ:

اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِيٌ ظُلْمًا كَثِيرًا وَلَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا  
أَنْتَ فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ وَأَرْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ  
الرَّحِيمُ پڑھیں۔

پھر السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ کہتے ہوئے پہلے دائیں جانب پھر بائیں جانب سلام پھیریں۔

**نوٹ:** مذکورہ طریقہ ایک رکعت کا بیان کیا گیا ہے، دوسری رکعت بھی اسی طرح سے پڑھی جائے گی۔ اگر تین یا چار رکعت والی نماز پڑھ رہے ہوں تو ”التحیات“ کے بعد فوراً تیسرا رکعت کے لئے کھڑے ہو جائیں اور بتائے ہوئے طریقہ کے مطابق بقیہ رکعتیں پوری کر کے قعدہ اخیرہ میں بیٹھ جائیں۔ (فرض نماز کی تیسرا اور چوتھی رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پڑھیں اور کوئی سورت نہ ملائیں، اور فرض کے علاوہ بقیہ نمازوں میں تیسرا اور چوتھی

رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورت بھی ملائیں) اور احتیات، درود شریف اور دعائے ماثورہ پڑھنے کے بعد سلام پھیر کر نماز مکمل کر لیں۔

نماز میں قیام کی حالت میں نگاہ سجدے کی جگہ، رکوع میں دونوں پیروں پر، سجدے میں ناک پر، قعدہ میں رانوں پر، سلام پھیرتے وقت کندھوں پر ہونی چاہئے۔

### سلام پھیرنے کے بعد کی دعا

اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ، تَبَارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ  
وَالْأَكْرَامِ۔

### تسبيح فاطمی

ہر فرض نماز کے بعد بالعموم اور فجر و عصر کے بعد بطور خاص ۳۳ مرتبہ: سُبْحَانَ اللَّهِ، ۳۳ مرتبہ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، ۳۳ مرتبہ: اللَّهُ أَكْبَرُ پڑھیں۔

### نماز کے فرض ہونے کے شرائط

پانچ ہیں: (۱) مسلمان ہونا (۲) بالغ ہونا (۳) عقل مند ہونا (۴) عورتوں کا حیض و نفاس سے پاک ہونا (۵) نماز کا وقت ہونا۔

### نماز کی صحبت کے شرائط

نماز کی صحبت کے لئے کل سات شرطیں ہیں: (یعنی جن کا نماز کے شروع کرنے سے پہلے اہتمام کرنا ضروری ہے) (۱) حدث اکبر (جنابت) اور حدث اصغر سے پاک ہونا (۲) نمازی کے بدن، کپڑے اور جگہ کا پاک ہونا (۳) ستر ڈھانکنا (یعنی مرد کے لئے ناف سے لے کر گھٹنے تک اور آزاد عورت کے لئے چہرہ، ہتھیلیاں اور قدم چھوڑ کر بقیہ پورا بدن چھپانا) (۴) قبلہ کی طرف رخ کرنا (۵) نماز کا وقت ہونا (۶) نماز شروع کرنے سے پہلے نماز کی نیت کرنا (۷) تکبیر تحریمہ کہنا۔

## نماز کے فرائض

نماز کے فرائض چھ ہیں: (۱) تحریمہ: کلماتِ ذکر (جیسے اللہ اکبر) سے نماز شروع کرنا (۲) قیام: فرض، واجب اور نذر کی نمازوں میں کھڑا ہونا (۳) قرأت: یعنی فرض نماز کی دو رکعتوں اور سنن، نوافل اور وتر کی ہر رکعت میں قرآن کریم کی کوئی آیت پڑھنا (۴) رکوع کرنا (۵) سجدہ کرنا (۶) تشهید پڑھنے کے بعد رقعدہ اخیرہ میں بیٹھنا۔

**نوٹ:** واضح رہے کہ ان میں سے اگر کوئی رکن چھوٹ جائے تو نماز ادا نہ ہوگی؛ بلکہ دوبارہ پڑھنا ضروری ہے۔

## نماز کے واجبات

نماز کے واجبات چودہ ہیں: (۱) فرض نمازوں کی پہلی دور رکعتوں کو قرأت کے لئے مقرر کرنا (۲) فرض نمازوں کی تیسری اور چوتھی رکعت کے علاوہ تمام نمازوں کی ہر رکعت میں سورہ فاتحہ پڑھنا (۳) فرض نمازوں کی پہلی دور رکعتوں میں، واجب، سنت اور نفل نمازوں کی تمام رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے بعد کوئی سورت یا ایک بڑی آیت یا چھوٹی تین آیتیں پڑھنا (۴) سورہ فاتحہ کو سورت سے پہلے پڑھنا (۵) قرأت، رکوع، سجدوں اور رکعتوں میں ترتیب قائم رکھنا (۶) قومہ کرنا، یعنی رکوع سے اٹھ کر سیدھا کھڑا ہونا (۷) جلسہ، یعنی دونوں سجدوں کے درمیان میں سیدھا بیٹھ جانا (۸) تعدلیں ارکان یعنی رکوع، سجدہ وغیرہ کو اطمینان سے اچھی طرح ادا کرنا (۹) قعدہ اولیٰ، یعنی تین اور چار رکعت والی نماز میں دور رکعتوں کے بعد تشهید کی مقدار بیٹھنا (۱۰) دونوں قعدوں میں تشهید پڑھنا (۱۱) امام کو نمازِ نجیر، مغرب، عشاء، جمعہ، عیدین، تراویح اور رمضان کے وتروں میں آواز سے قرأت کرنا، اور ظہر، عصر وغیرہ کی نمازوں میں آہستہ پڑھنا (۱۲) لفظ سلام کے ساتھ نماز سے علیحدہ ہونا (۱۳) نمازوں میں قنوت کے لئے تکبیر کہنا اور دعائے قنوت پڑھنا (۱۴) دونوں عیدوں کی نماز میں زائد تکبیریں کہنا۔

**نحوث :** یہ بات ملحوظ رہے کہ ان میں سے اگر کوئی واجب چھوٹ گیا تو سجدہ سہو کرنا لازم ہوگا۔

## نماز کی سنتیں

جو چیزیں نماز میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں انہیں نماز کی سنت کہتے ہیں، اگر ان چیزوں میں سے کوئی چیز بھولے سے چھوٹ جائے تو نہ سجدہ سہو واجب ہوتا ہے اور نہ ہی نماز ٹوٹی ہے؛ البتہ چھوڑنے والا ملامت کا مستحق ہوتا ہے۔

## نماز کی ۱۵ سنتیں ہیں

یہ اکیاون سنتیں نماز کے پانچ الگ اركان میں ادا کی جاتی ہیں، وہ پانچ اركان سنتوں کی تعداد کے ساتھ یہ ہیں:

(۱) قیام میں گیارہ (۲) قراءت میں سات (۳) رکوع میں آٹھ (۴) سجدے میں بارہ (۵) اور قعدے میں تیرہ سنتیں ہیں، جن کی تفصیل درج ذیل ہے۔

## قیام کی ۱۱ سنتیں

(۱) تکبیر تحریمہ کے وقت سیدھا کھڑا ہونا، یعنی سر کو پست نہ کرنا (۲) دونوں پیروں کے درمیان چار انگلی کے بقدر فاصلہ رکھنا اور پیروں کی انگلیاں قبلہ کی طرف رکھنا (۳) مقتدى کی تکبیر تحریمہ کا امام کی تکبیر تحریمہ کے ساتھ یا فوراً بعد ہونا (۴) تکبیر تحریمہ کے وقت دونوں ہاتھ کا نوں تک اٹھانا (۵) ہتھیلیوں کو قبلہ کی طرف رکھنا (۶) انگلیوں کو اپنی حالت پر رکھنا یعنی نہ زیادہ کھلی رکھنا اور نہ زیادہ بند (۷) نیت باندھنے ہوئے داہنے ہاتھ کی ہتھیلی باہمیں ہاتھ کی ہتھیلی کی پشت پر رکھنا (۸) چھنگنگیاں (سب سے چھوٹی انگلی) اور انگوٹھے سے حلقة بنانے کے لئے کو پکڑنا (۹) درمیانی تین انگلیوں کو کلائی پر رکھنا (۱۰) ناف کے نیچے ہاتھ باندھنا (۱۱) ثنا پڑھنا۔

## قراءات کی ۷ سنتیں

(۱) تعود یعنی اعوذ بالله پڑھنا (۲) تسمیہ یعنی بسم اللہ پڑھنا (۳) آہستہ سے آمین کہنا  
 (۴) فجر اور ظہر میں طوال مفصل یعنی سورہ حجرات سے سورہ بروج تک، عصر وعشاء میں او ساط  
 مفصل یعنی سورہ طارق سے سورہ لم تک اور مغرب میں قصار مفصل یعنی سورہ زلزال سے  
 سورہ ناس تک کی سورتوں میں سے پڑھنا (۵) فجر کی پہلی رکعت کو طویل کرنا (۶) نہ زیادہ  
 جلدی پڑھنا نہ زیادہ ٹھہر ٹھہر کر؛ بلکہ درمیانی رفتار سے پڑھنا (۷) فرض کی تیسری اور چوتھی  
 رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پڑھنا۔

## ركوع کی ۸ سنتیں

(۱) رکوع کی تکبیر کہنا (۲) رکوع میں دونوں ہاتھوں سے گھننوں کو پکڑنا (۳) گھننوں کو  
 پکڑنے میں انگلیوں کو کشادہ رکھنا (۴) پنڈلیوں کو سیدھا رکھنا (۵) پیٹھ کو بچھا دینا یعنی کمر کو برابر  
 رکھنا (۶) سرا اور سرین کو ایک سیدھی میں برابر رکھنا (۷) رکوع میں کم سے کم تین مرتبہ ”سبحان  
 ربی العظیم“ کہنا (۸) رکوع سے اٹھتے وقت امام کو ”سمع الله لمن حمده“ اور مقتدی  
 کو ”ربنا لك الحمد“ اور منفرد کو یہ دونوں تسبیح کہنا۔

## سجدے کی ۱۲ سنتیں

(۱) سجدے کی تکبیر کہنا (۲) سجدے میں پہلے دونوں گھننوں کو زمین پر رکھنا (۳) پھر  
 دونوں ہاتھوں کو رکھنا (۴) پھر ناک رکھنا (۵) پھر پیشانی رکھنا (۶) دونوں ہاتھوں کے  
 درمیان سجدہ کرنا (۷) سجدے میں پیٹ کو انوں سے الگ رکھنا (۸) کہنیوں کو پہلوؤں سے  
 الگ رکھنا (۹) کہنیوں کو زمین سے جدا رکھنا (۱۰) سجدہ میں کم سے کم تین بار ”سبحان ربی  
 الاعلیٰ“ پڑھنا (۱۱) سجدے سے اٹھنے کی تکبیر کہنا (۱۲) سجدے سے اٹھتے وقت پہلے پیشانی،  
 پھر ناک، پھر دونوں ہاتھ، پھر گھنٹے اٹھانا اور دونوں سجدوں کے درمیان اطمینان سے بیٹھنا۔

## قعدہ کی ۱۳ رسمتیں

(۱) دائیں پیر کو کھڑا رکھنا اور بائیں پیر کو بچھا کر اس پر بیٹھنا اور پیر کی انگلیوں کو قبلہ کی طرف رکھنا (۲) دونوں ہاتھوں کورانوں پر رکھنا (۳) تشهد میں "اَشْهَدُ اَنْ لَا إِلَهَ اَلَّا اللَّهُ،" پرشہادت کی انگلی اٹھانا (۴) قعدہ آخرہ میں درود شریف پڑھنا (۵) درود شریف کے بعد کوئی ایسی دعا پڑھنا جو قرآن و حدیث میں آئی ہو (۶) دونوں طرف سلام پھیرنا (۷) سلام کی ابتداء ہنی طرف سے کرنا (۸) سلام پھیرتے ہوئے امام کو مقتدی اور فرشتوں پر سلامتی کی نیت کرنا (۹) مقتدی کو امام، فرشتوں اور دائیں باعیں مقتدیوں پر سلام کی نیت کرنا (۱۰) منفرد کو صرف فرشتوں کی نیت کرنا (۱۱) مقتدی کو امام کے ساتھ ساتھ سلام پھیرنا (۱۲) دوسرے سلام کی آواز کو پہلے سلام کی آواز سے پست کرنا (۱۳) مسبوق (یعنی رکعت چھوٹے والے آدمی) کو امام کے فارغ ہونے کا انتظار کرنا۔

## نماز کو توڑنے والی چیزیں

ایسی چیزیں جن سے نمازوٹ جاتی ہیں وہ اٹھارہ ہیں:

(۱) نماز میں بات کرنا جان بوجھ کر ہو یا بھول کر، تھوڑا ہو یا زیادہ، ہر صورت میں نمازوٹ جاتی ہے (۲) سلام کرنا یعنی کسی شخص کو سلام کرنے کے قصد سے سلام یا تسلیم یا "السلام علیکم" یا اسی جیسا کوئی لفظ کہہ دینا (۳) سلام کا جواب دینا یا چھیننے والے کو "بِرَحْمَةِ اللَّهِ" یا نماز سے باہر والے کسی شخص کی دعا پر آمین کہنا (۴) کسی بری خبر پر "إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ" پڑھنا یا کسی اچھی خبر پر "الحمد لله" کہنا، یا کسی عجیب خبر پر "سجحان اللہ" کہنا (۵) دردیارنخ کی وجہ سے آہ یا اؤہ یا اوف کرنا (۶) اپنے امام کے سوا کسی دوسرے کو لقمہ دینا، یعنی قراءت بتانا (۷) قرآن کریم دیکھ کر پڑھنا (۸) قرآن کریم پڑھنے میں کوئی سخت غلطی کرنا (۹) عمل کثیر کرنا، یعنی کوئی ایسا کام کرنا جس سے دیکھنے والے یہ سمجھیں کہ یہ شخص نماز

نہیں پڑھ رہا ہے (۱۰) کھانا پینا، جان بوجھ کر ہو یا بھولے سے (۱۱) دو صفوں کی مقدار کے برابر چلننا (۱۲) قبلے کی طرف سے بلا اذر رسینہ پھیر لینا (۱۳) ناپاک جگہ پر سجدہ کرنا (۱۴) ستر کھل جانے کی حالت میں ایک رُکن کی مقدار ٹھہرنا (۱۵) دعا میں ایسی چیز مانگنا جو آدمیوں سے مانگی جاتی ہے، مثلاً: ”یا اللہ! مجھے آج سور و پئے دیدے“۔ (۱۶) درد یا مصیبت کی وجہ سے اس طرح رونا کہ آواز میں حروف ظاہر ہو جائیں (۱۷) بالغ آدمی کا نماز میں قہقہہ مار کریا آواز سے ہنسنا (۱۸) امام سے آگے بڑھ جانا، وغیرہ۔

## نماز کے مکروہات

ایسی چیزیں جن سے نماز مکروہ ہو جاتی ہیں وہ انتیس ہیں:

- (۱) سُدُل یعنی کپڑے کو لٹکانا، مثلاً چادر سر پر ڈال کر اس کے دونوں کنارے لٹکادینا، یا اچکن یا چوغہ بغیر اس کے کہ آستینوں میں ہاتھ ڈالے جائیں کندھوں پر ڈال لینا (۲)
- کپڑوں کو مٹی سے بچانے کے لئے ہاتھ سے روکنا یا سمینا (۳) اپنے کپڑوں یا بدنش سے کھینا
- (۴) معمولی کپڑوں میں جنہیں پہن کر مجمع میں جانا پسند نہیں کیا جاتا، نماز پڑھنا (۵) منہ میں روپیہ یا پیسہ یا اور کوئی ایسی چیز رکھ کر نماز پڑھنا جس کی وجہ سے قرأت کرنے سے مجبور نہ رہے، (اور اگر قرأت سے مجبوری ہو جائے تو بالکل نمازنہ ہو گی) (۶) سستی اور بے پرواہی کی وجہ سے ننگے سر نماز پڑھنا (۷) پا خانہ یا پیشتاب کی حاجت ہونے کی حالت میں نماز پڑھنا
- (۸) بالوں کو سر پر جمع کر کے پٹھا باندھنا (۹) کنکریوں کو ہٹانا؛ لیکن اگر سجدہ کرنا مشکل ہو تو ایک مرتبہ ہٹانے میں مضائقہ نہیں (۱۰) انگلیاں چھٹا نیا ایک ہاتھ کی انگلیاں دوسرا ہاتھ کی انگلیوں میں ڈالنا (۱۱) کمریا کوکھ یا کوٹے پر ہاتھ رکھنا (۱۲) قبلے کی طرف سے منہ پھیر کر یا صرف نگاہ سے ادھر ادھر دیکھنا (۱۳) کتنے کی طرح بیٹھنا، یعنی رانیں کھڑی کر کے بیٹھنا اور رانوں کو پیٹ سے اور گھٹنوں کو سینے سے ملا لینا اور ہاتھوں کو زمین پر رکھ لینا (۱۴) سجدے میں

دونوں کا نیوں کو زمین پر بچالیں امرد کے لئے مکروہ ہے (۱۵) کسی ایسے آدمی کی طرف نماز پڑھنا جو نمازی کی طرف منہ کئے ہوئے بیٹھا ہو (۱۶) ہاتھ یا سر کے اشارے سے سلام کا جواب دینا (۱۷) بلاعذر چارزانوں (آلتی پالتی مار کر) بیٹھنا (۱۸) قصد اجتماعی لینا یا روک سکنے کی حالت میں نہ روکنا (۱۹) آنکھوں کو بند کرنا؛ لیکن اگر نماز میں دل لگنے کے لئے بند کرے تو مکروہ نہیں (۲۰) امام کا محراب کے اندر کھڑا ہونا؛ لیکن اگر قدم محراب سے باہر ہوں تو مکروہ نہیں (۲۱) اکیلے امام کا ایک ہاتھ اوپنجی جگہ پر کھڑا ہونا، اور اگر اس کے ساتھ کچھ مقتدى بھی ہوں تو مکروہ نہیں (۲۲) ایسی صفائی کے پیچھے اکیلے کھڑے ہونا جس میں جگہ خالی ہو (۲۳) کسی جاندار کی تصویر والے کپڑے پہن کر نماز پڑھنا (۲۴) ایسی جگہ نماز پڑھنا کہ نمازی کے سر کے اوپر یا اس کے سامنے یا دائیں بائیں طرف یا بجھے کی جگہ تصویر ہو (۲۵) آئیں یا سورتیں یا تسبیحات انگلیوں پر شمار کرنا (۲۶) چادر یا کوئی اور کپڑا اس طرح پیٹ کر نماز پڑھنا کہ جلدی سے ہاتھ نہ فنکل سکیں (۲۷) نماز میں انگڑائی لینا، یعنی سستی اتارنا (۲۸) عمماہ کے پیچ پر سجدہ کرنا (۲۹) سنت کے خلاف نماز میں کوئی کام کرنا۔

### نماز سے پہلے اور بعد کی سنتیں

نجر سے پہلے ۲ مرکعت سنت موکدہ ہے، ظہر سے پہلے ۳ مرکعت اور ظہر کے بعد ۲ مرکعت سنت موکدہ ہے، عصر سے پہلے ۳ مرکعت سنت غیر موکدہ ہے، مغرب کے بعد دو مرکعت سنت موکدہ ہے، عشاء سے پہلے ۳ مرکعت سنت غیر موکدہ ہے، عشاء کے بعد دو مرکعت سنت موکدہ ہے۔

### نماز جمعہ

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جمعہ کی نماز سب سے پہلے ۱۲ ربیع الاول اہ مطابق ۲۷ ستمبر ۶۲۲ء کو بنی سالم کے محلے میں ادا فرمائی، جمعہ کی نماز ہفتہ میں صرف ایک بار جمعہ کے

دن ظہر کی جگہ ادا کی جاتی ہے، نماز جمعہ ہر مسلمان آزاد مقیم عاقل و بالغ مرد پر فرض ہے، نابالغ، عورت، بیمار، غلام اور مسافر پر جمعہ فرض نہیں ہے، جمعہ کی نماز چھوٹ جائے تو قضا میں اس کی جگہ ظہر پڑھی جائے گی، جمعہ کی نماز میں دور رکعت فرض ہیں، جمعہ سے پہلے ۳ رکعت اور جمعہ کے بعد ۲ رکعت (۲ رکعت ایک سلام کے ساتھ، پھر دو رکعت الگ) سنت موکدہ ہے، نماز جمعہ سے پہلے عربی زبان میں خطبہ ضروری ہے، جمعہ کا خطبہ شروع ہو جانے کے بعد بات کرنا، سنت یا نفل پڑھنا، کھانا پینا، کسی کی بات کا جواب دینا یا قرآن پڑھنا سب منع ہے، اس حالت میں صرف خطبہ کا سننا واجب ہے۔

### نمازو تر

و تر کی نمازو واجب ہے، حدیث میں آیا ہے کہ: ”جو ورنہ پڑھے اس کا ہماری جماعت سے کوئی تعلق نہیں ہے“، اس میں تین رکعتیں ایک سلام کے ساتھ ہیں، وتر کا وقت عشاء کے بعد سے صحیح صادق تک ہے، وتر کی تیسری رکعت میں قراءت سے فارغ ہونے کے بعد اللہ اکبر کہہ کر دونوں ہاتھ کا نوں تک اٹھائے جاتے ہیں، پھر ہاتھ باندھ کر آہستہ آواز سے دعائے قنوت پڑھی جاتی ہے، پھر کوع کیا جاتا ہے، دعائے قنوت واجب ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں:

اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَنَسْتَغْفِرُكَ وَنُؤْمِنُ بِكَ وَنَتوَكُلُّ عَلَيْكَ  
وَنُشْنِيْ عَلَيْكَ الْخَيْرَ، وَنَشْكُرُكَ وَلَا نَكُفُرُكَ وَنَخْلُعُ وَنَتَرُكُ مَنْ  
يَفْجُرُكَ. اللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلَكَ نُصَلِّي وَنُسْجُدُ وَإِلَيْكَ نَسْعِي وَنَحْفِدُ  
وَنَرْجُو رَحْمَتَكَ وَنَخْشِي عَذَابَكَ، إِنَّ عَذَابَكَ بِالْكُفَّارِ مُلِحٌّ.

### نماز عیدین

شوال کی پہلی تاریخ کو نماز عید الفطر اور ذی الحجه کی دسویں تاریخ کو نماز عید الاضحیٰ واجب ہے، عیدین میں دور رکعتیں پڑھی جاتی ہیں، عیدین کی نماز کا وقت طلوع آفتاب کے

تقریباً ۱۵ ارمنٹ بعد شروع ہو کر زوال تک رہتا ہے، نماز عیدین کی ترکیب یہ ہے کہ امام کے پیچھے دور رکعت واجب نماز میں روزائد تکبیروں کی نیت کر لیں، اس کے بعد تکبیر تحریکہ کہہ کر ہاتھ باندھ لیں، شاپڑھیں، اس کے بعد دونوں ہاتھ اٹھاتے ہوئے معمولی فصل سے تین مرتبہ تکبیر کہیں، پہلی دو تکبیروں کے بعد ہاتھ چھوڑتے رہیں اور تیسرا تکبیر کے بعد ہاتھ باندھ لیں، اس کے بعد فاتحہ اور سورت ملائیں، پھر رکوع سجدہ کر کے رکعت مکمل کر لیں۔ دوسری رکعت میں اولاً فاتحہ اور سورت پڑھنے کے بعد رکوع میں نہ جائیں؛ بلکہ تین مرتبہ ہاتھ اٹھا کر تین تکبیریں کہیں اور درمیان میں ہاتھ نہ باندھیں، اس کے بعد بغیر ہاتھ اٹھانے تکبیر کہہ کر رکوع میں چلے جائیں اور بقیہ نماز حسب معمول پوری کریں۔

**تکبیر تشریق:** ”اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ وَلِلَّهِ الْحَمْدُ“، عید الفطر میں آہستہ سے اور عید الاضحی میں بلند آواز سے زیادہ پڑھنا مسنون ہے، اور ۹ روزی الحجہ کی فجر سے ۱۳ روزی الحجہ کی عصر تک ہر فرض نماز کے بعد مردوں کے لئے آواز بلند اور عورتوں کے لئے ایک مرتبہ آہستہ سے تکبیر تشریق کہنا واجب ہے۔

## ممنوع اوقات

تین اوقات ایسے ہیں جن میں کوئی نماز پڑھنا جائز نہیں ہے: (۱) سورج نکلتے وقت (۲) زوال کے وقت (۳) سورج ڈوبتے وقت۔

اور چار اوقات ایسے ہیں جن میں سنت و نفل پڑھنا درست نہیں ہے: (۱) فجر کی نماز کے بعد سورج طلوع ہونے تک (۲) عصر کی نماز کے بعد مغرب تک (۳) امام کے خطبہ جمعہ کے لئے کھڑے ہو جانے کے بعد (۴) نماز عیدین سے پہلے۔

## قضايا

وقت مقررہ پر نماز پڑھنا ادا ہے اور جو فرض نماز یں وقت پر ادا نہ ہو سکیں بعد میں ان کو

پڑھنا قضا ہے، اور یہ فرض ہے، قضا صرف فرض نمازوں کی ہوتی ہے۔

### سجدہ سہو

کسی واجب کے چھوٹ جانے یا کسی واجب وفرض کے آگے پیچھے ہو جانے سے سجدہ سہو واجب ہو جاتا ہے، نماز کی آخری رکعت میں التحیات پڑھنے کے بعد صرف دائیں طرف ایک سلام پھیر کر دو سجدے کئے جاتے ہیں، پھر التحیات، درود شریف اور دعاء پڑھ کر نماز کا سلام پھیرا جاتا ہے۔

### مسافر کا مسئلہ

شریعت میں مسافر وہ ہے جو ۳۸ میل (۷۷ کلومیٹر) کا سفر طے کر لے، مسافر کے لئے یہ رعایت ہے کہ وہ فرض کی چار رکعت کے بجائے دور رکعت پڑھے گا، مغرب اور نجم اور وتر کی نماز اپنی حالت پر باقی رہے گی، مسافر کے لئے موکد سنیتیں غیر موکد بن جاتی ہیں، مسافر پر سفر کی حالت میں روزہ بھی فرض نہیں ہے، رکھ ل تو بہتر ہے نہیں رکھا تو بعد میں قضا ضروری ہے، مسافر اگر مقیم کے پیچھے نماز پڑھ رہا ہے تو پوری پڑھے گا۔

### نماز جنازہ

نماز جنازہ فرض کفایہ ہے، فرض کفایہ وہ فرض ہے کہ جس کو چند آدمی ادا کر لیں، تو سب کی طرف سے ادا ہو جائے گا، نماز جنازہ میں رکوع سجدہ نہیں ہوتا، نماز جنازہ میں دو فرائض ہیں: (۱) بار اللہ اکبر کہنا (۲) کھڑے ہو کر پڑھنا۔

نماز جنازہ میں تین سنیتیں ہیں: (۱) اللہ کی حمد و ثناء (۲) آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود (۳) میت کے لئے دعا۔

نماز جنازہ کا طریقہ یہ ہے کہ میت کو آگے رکھ کر امام اس کے سینے کے مقابل کھڑا ہو جائے اور سب لوگ دل میں یا زبان سے بھی یہ نیت کریں کہ میں اللہ کی رضا اور میت کے

حق میں دعا کرنے کے لئے نماز جنازہ پڑھ رہا ہوں، اس کے بعد اللہ اکبر کہہ کر دونوں ہاتھ کانوں کی لوٹک اٹھا کر ناف کے نیچے باندھ لیں، پھر شناء ان الفاظ کے ساتھ پڑھیں:

**سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَجَلَّ شَنَاءً كَ وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ.**

اس کے بعد دوسری تکبیر کہیں، پھر درود پڑھیں، پھر تیسرا تکبیر کہیں، اس کے بعد میت کے لئے دعا کریں، میت اگر بالغ ہے چاہے مرد ہو یا عورت، تو یہ دعا ہے:

**اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِحَيَّنَا وَمَيِّتَنَا وَشَاهِدِنَا وَغَائِبِنَا وَصَغِيرِنَا وَكَبِيرِنَا وَذَكَرِنَا وَأُنْشَانَا، اللَّهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ مِنَ الْمَوْتَ فَأَحْيِهْ عَلَى الإِسْلَامِ وَمَنْ تَوَفَّيْتَهُ مِنَ الْمَوْتَ فَأَنْتَ فَتَوَفَّهُ عَلَى الإِيمَانِ.**

اور اگر میت نابالغ لڑکا ہو تو یہ دعا ہے:

**اللَّهُمَّ اجْعَلْنَا فَرَطًا وَاجْعَلْهُ لَنَا أَجْرًا وَذُخْرًا وَاجْعَلْهُ لَنَا شَافِعًا وَمُمْشَفَعًا.**

اور اگر میت نابالغ لڑکی ہو تو یہ دعا ہے:

**اللَّهُمَّ اجْعَلْهَا لَنَا فَرَطًا وَاجْعَلْهَا لَنَا أَجْرًا وَذُخْرًا وَاجْعَلْهَا لَنَا شَافِعَةً وَمُمْشَفَعَةً.**

اس کے بعد چوتھی تکبیر کہہ کر سلام پھیر دیں، پہلی تکبیر کے علاوہ دوسری، تیسرا اور چوتھی تکبیر میں ہاتھ نہ اٹھائیں؛ بلکہ بلا ہاتھ اٹھائے تکبیر کہیں۔

## نماز تراویح

نماز تراویح صرف رمضان کے مہینے میں عشاء کی نماز کے بعد الگ سے پڑھی جاتی ہے، یہ نماز مرد و عورت سب کے لئے سنت موکدہ ہے، تراویح کی رکعتات ۲۰ رہیں، ہر دو

رکعت الگ سلام سے پڑھی جائے گی، کھڑے ہونے کی طاقت ہو تو کھڑے ہو کر پڑھنا چاہئے، بلاعذر بیٹھ کر پڑھنا مکروہ ہے، تراویح کی نماز میں امام کے رکوع کا انتظار کرنا اور بجائے شروع سے شامل ہونے کے رکوع کے وقت شامل ہونا مکروہ عمل ہے۔ رمضان میں وتر کی نماز تراویح کے بعد پڑھنی چاہئے۔

## معذور اور بیمار کی نماز

اگر کھڑے ہونے کی طاقت نہ ہو یا کھڑے ہونے سے بیماری بڑھ جانے کا خطرہ ہو یا کھڑے ہونے سے تکلیف ہوتی ہو، یا کھڑا تو ہو سکتا ہے مگر رکوع سجدہ نہیں کر سکتا، ان سب صورتوں میں بیٹھ کر نماز پڑھنا درست ہے، اگر زمین پر قعدہ نہ کر سکتا ہو تو کرسی وغیرہ کی مدد لینا درست ہے، اگر رکوع سجدہ نہیں کر سکتا تو اشارے کی اجازت ہے، البتہ سجدے کا اشارہ رکوع کے اشارے سے پست ہونا چاہئے، بیٹھ کر نماز نہیں پڑھ سکتا تو لیٹ کر پڑھے، جب تک انسان کے ہوش و حواس درست ہوں اور طاقت واستطاعت ہونماز معاف نہیں ہوتی۔

## نفل نمازوں

نفل نمازوں میں چند مشہور نمازوں یہ ہیں: (۱) نماز اشراق (اس کا وقت طلوع آفتاب کے ۱۵-۲۰ مرنٹ بعد شروع ہوتا ہے) (۲) نماز چاشت (دس گیارہ بجے جب سورج خوب چک دار ہو جائے، ادا کی جائے) (۳) نماز اواین (مغرب کے بعد ۶ رکعات) (۴) تحریۃ الوضوء (وضو کے بعد اعضاء خشک ہونے سے پہلے دور کعت) (۵) تحریۃ المسجد (مسجد میں داخل ہوتے ہی دور کعت) (۶) نماز تہجد (اس کا افضل وقت سوکرائھنے کے بعد آدمی یا اخیر شب ہے)

(۷) صلوٰۃ التسیح: اس کا طریقہ یہ ہے کہ پہلی رکعت میں معمول کے مطابق سورہ فاتحہ اور سورت ملانے کے بعد رکوع میں جانے سے پہلے ۱۵ مرتبہ "سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ

لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ،” پڑھیں۔ اس کے بعد رکوع میں مقرہ تسبیح (سبحان رب العظیم) پڑھنے کے بعد یہی کلمات ۱۰ مرتبہ پڑھیں، پھر ”سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَه“ اور ”رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ“ کے بعد ۱۰ مرتبہ، اس کے بعد پہلے سجدہ میں تسبیح کے بعد ۱۰ مرتبہ، پھر جلسہ (دونوں سجدوں کے درمیان) میں ۱۰ مرتبہ، پھر دوسرے سجدہ میں تسبیح کے بعد ۱۰ مرتبہ، پھر سجدہ سے اٹھ کر کھڑے ہونے سے پہلے جلسہ استراحت میں ۱۰ مرتبہ یہی کلمات پڑھیں۔ اس طرح ایک رکعت میں پچھتر مرتبہ یہ کلمات پڑھے جائیں اور چار رکعت میں ۳۰۰ پڑھیں۔ کا عدد پورا ہو جائے گا، یہ طریقہ مشہور روایات سے ثابت ہے۔

(۸) نماز استخارہ: جب کسی شخص کو کوئی اہم معاملہ درپیش ہوا اور وہ یہ طے نہ کر پا رہا ہو کہ اس کو اختیار کرنا بہتر ہے گا یا نہیں؟ تو اسے چاہئے کہ استخارہ کرے۔ استخارہ کے معنی خیر طلب کرنے کے آتے ہیں، یعنی اپنے معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے خیر اور بھلائی کی دعا کرے۔ اور اس کا طریقہ پیغمبر ﷺ نے یہ بتایا ہے کہ دور رکعت نفل نماز پڑھی جائے اس کے بعد پوری توجہ کے ساتھ یہ دعا پڑھے:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْتَخِرُكَ بِعِلْمِكَ وَأَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَأَسْأَلُكَ  
مِنْ فَضْلِكَ الْعَظِيمِ، فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلَا أَقْدِرُ وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ وَأَنْتَ عَلَامُ  
الْغُيُوبِ، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ خَيْرٌ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ  
أُمْرِي، أُوْ قَالَ عَاجِلٌ أُمْرِي وَاجِلٌ فَاقْدُرْهُ لِي وَيَسِّرْهُ لِي ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ،  
وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرَ شَرٌّ لِّي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أُمْرِي أُوْ قَالَ  
عَاجِلٌ أُمْرِي وَاجِلٌ فَاصْرِفْهُ عَنِّي وَاصْرِفْنِي عَنْهُ وَاقْدِرْ لِي الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ  
ثُمَّ رَضِّنِي بِهِ۔ (بخاری شریف)

دعا پڑھتے ہوئے جب هذا الامر پر پنج دونوں جگہ اس کام کا دل میں دھیان

جماعے جس کے لئے استغفار کر رہا ہے یادعا پوری پڑھنے کے بعد اس کام کا ذکر کرے۔ دعا کے شروع اور اخیر میں اللہ کی حمد و ثناء اور درود شریف بھی ملائے، اور اگر عربی میں دعا نہ پڑھی جاسکے تو اردو یا اپنی مادری زبان میں اسی مفہوم کی دعا مانگے۔

(۹) صلوٰۃ الحاجۃ: جب بھی کوئی اہم ضرورت درپیش ہو تو دور کعت صلوٰۃ الحاجۃ کی نیت سے پڑھنا مستحب ہے، نماز کے بعد آہ وزاری سے دعا مانگی جائے۔

# روزے سے متعلق ضروری باتیں

صحح صادق سے لے کر غروب آفتاب تک نیت کے ساتھ کھانے پینے اور جنسی خواہشات سے رک جانے کا نام روزہ ہے، ہر مسلمان عاقل بالغ مرد و عورت پر رمضان کے پورے مہینے کا روزہ فرض ہے، روزے کی فرضیت کا حکم ۲۵ میں آیا ہے، فرض روزے کی نیت ”بصوم غد نویت من شهر رمضان“ کے الفاظ سے کی جاسکتی ہے۔

سفر، عذر اور بیماری کی حالت میں روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے؛ لیکن بعد میں قضا ضروری ہے، اگر انی کمزوری یا بڑھاپا ہے کہ کسی بھی طرح سے روزہ رکھنے کی طاقت نہیں، تو فدیہ دینا ضروری ہے۔ عید الغطیر، عید الاضحیٰ کے ایام اور ایام تشریق (۱۲-۱۳-۱۴ ربیع الحجه) کے روزے حرام ہیں، اگر کسی کے ذمے روزے قضا تھے مگر اس کی وفات ہو گئی، تو اس کی طرف سے انقضاء روزوں کا فدیہ دیا جانا ضروری ہے، فدیہ کی مقدار ہر روزے کے بدلہ تقریباً پونے دو کلوگیہوں یا ساڑھے تین کلو جو یا ان میں کسی ایک کی قیمت یا ان کی قیمت کے برابر کوئی دوسرا غلہ مثلًا چاول وغیرہ کسی غریب کو دینا ہے، جان بوجھ کر بلا عذر روزہ چھوڑنا بدترین گناہ ہے، اور ایسے شخص پر ایک روزہ کے بدلے ساٹھ روزے بلاناغہ ترتیب سے رکھنے ضروری ہیں، روزہ نہ رکھ سکتا ہو تو ساٹھ مسکینوں کو دونوں وقت پیٹ بھر کر کھانا کھلانا ضروری ہے۔

## روزے کے مستحبات

- (۱) سورج ڈوبتے ہی نماز سے پہلے روزہ کھولنے میں جلدی کرنا۔ (۲) کھجور یا چھوارے سے افطار کرنا اس کے بعد پانی کا درجہ ہے۔ (۳) جس چیز سے روزہ افطار کیا

جائے وہ طاقی عدد ہو۔ (۲) افطار کرتے ہوئے دعاء ماثورہ کا پڑھنا مثلاً: **اللّٰهُمَّ لَكَ صُمْتُ وَبِكَ امْسَتُ وَعَلٰيْكَ تَوَكّلْتُ وَعَلٰى رِزْقِكَ أَفْطَرْتُ**۔ (۵) کچھ نہ کچھ سحری کے وقت کھانا پینا، خواہ تھوڑا اسائی ہو یا ایک گھونٹ پانی ہو۔ (۶) اتنی تاخیر نہ کرنا کہ صحیح ہونے کا اندر یہ ہونے لگے۔ (۷) زبان کو بیہودہ گولی سے باز رکھنا، اور ہر طرح کے حرام افعال مثلاً غیبت اور چغلی کرنے سے بہر حال بچتے رہنا۔ (۸) رشتہ داروں، محتاجوں اور مسکینوں کو صدقات و خیرات سے نوازا۔ (۹) حصول علم میں مشغول رہنا، تلاوت کرنا، درود شریف پڑھنا، ذکر الٰہی میں رات دن لگر رہنا۔ (۱۰) اور اعتکاف کرنا۔

## جن چیزوں سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے

(۱) جان بوجھ کر کھانا پینا یا مباشرت کرنا (۲) منہ بھر قے کرنا (۳) جان بوجھ کر کوئی چیز نگل جانا چاہے وہ کھانے کی چیز ہو یا نہ ہو (۴) کان یا ناک میں تیل ڈالنا (۵) روزہ یا د ہونے کی صورت میں کلی کرتے وقت حلق میں پانی چلا جانا (۶) منہ سے نکلا ہوا خون تھوک کے ساتھ نگل جانا (۷) دانتوں میں پھنسی ہوئی چیز کو نکال کر کھالینا (۸) جیض و نفاس کا آ جانا۔

## روزے کے مکروہات

(۱) گوند چباتا یا اور کوئی چیز منہ میں ڈالے رکھنا۔ (۲) کوئی چیز چکھنا۔ (۳) کلی یا ناک میں پانی ڈالنے سے احتیاط نہ کرنا (۴) منہ میں تھوک جمع کرنا (۵) غیبت کرنا (۶) جھوٹ بولنا (۷) گالم گلوچ کرنا (۸) بے قراری اور گھبراہٹ کا اظہار کرنا (۹) منج� یا ٹوٹھ پیست سے دانت صاف کرنا (۱۰) ناپاکی کی حالت میں غسل کرنے میں دریکرنا (۱۱) بوسے لینا۔

## جن چیزوں سے روزہ مکروہ نہیں ہوتا

(۱) سر، داڑھی اور بدن پر تیل لگانا (۲) آنکھ میں سرمہ لگانا یا دوا ڈالنا (۳) عطر لگانا یا پھول سو گھنا (۴) ٹھنڈک حاصل کرنے کے لئے غسل کرنا (۵) خود بخود قے ہو جانا (۶) حلق

میں گردو غبار یا بلا قصد دھوں یا کمی وغیرہ کا چلا جانا (۷) سونے کی حالت میں احتلام ہو جانا  
 (۸) بھولے سے کھانا پینا (۹) انجکشن لگوانا (بشرطیکہ انجکشن سے دوابراہ راست دماغ یا معدہ  
 تک نہ پہنچے)

## نفل روزے

نفل روزے یہ ہیں: (۱) شوال کے چھر روزے (۲) ذی الحجه کے پہلے عشرے کے  
 ۹ روزے (۳) یوم عرفہ (۶) رذی الحجه کاروزہ (۴) عاشوراہ (۱۰) احریم کاروزہ (اس کے  
 ساتھ ۹ ریا ۱۱ احریم کاروزہ ملانے کا حکم ہے) (۵) پندرہویں شعبان کاروزہ (۶) ایام بیض  
 (ہر قمری مہینے کی ۱۳-۱۴ اور ۱۵ ایس تاریخوں) کاروزہ (۷) پیر اور جمعرات کاروزہ (۸)  
 جمعہ کے دن کاروزہ۔

نفلی روزے کی قضا واجب ہے، اگر کسی نے روزہ رکھ کر توڑ دیا تو اس کی قضا واجب  
 ہوگی۔

## اعتكاف

میسویں رمضان کو غروب آفتاب سے ذرا سا پہلے سے لے کر عید کا چاند نکلنے تک مسجد  
 میں ٹھہرنا اعتكاف ہے، اعتكاف فرض کفایہ ہے، یعنی پورے محلے سے کم سے کم ایک آدمی کا  
 مسجد میں اعتكاف ضروری ہے، اگر کسی نے اعتكاف نہ کیا تو سب گنہگار ہوں گے، اعتكاف کی  
 حالت میں بغیر کسی طبعی یا شرعی ضرورت کے مسجد سے باہر نکلنا منع ہے۔ راجح قول کے مطابق  
 رمضان کے آخری عشرے کی طاق راتوں میں سے کوئی ایک رات شب قدر ہوتی ہے، جسے  
 ہزار مہینوں سے افضل بتایا گیا ہے، اور جس میں قرآن کا نزول شروع ہوا تھا، ہر روزے دار کو  
 اور بطورِ خاص معتکف کو اس رات دعا و عبات کا خاص اہتمام کرنا چاہئے۔



# زکوٰۃ وغیرہ سے متعلق ضروری باتیں

زکوٰۃ سے مراد وہ مال ہے جو صاحب نصاب اپنی بچی ہوئی کل آمدنی کا چالیسوائ حصہ (ڈھائی فیصد) اپنے مال میں سے نکال کر غریب یا مستحق کو مالک بنائے۔ زکوٰۃ کا مقصد محتاج و مستحق افراد کی مدد اور آمدنی کو پا کیزہ کرنا ہے، سال میں ایک مرتبہ زکوٰۃ فرض ہوتی ہے، زکوٰۃ ہر آزاد، مسلمان، عقلمند، بالغ پرفرض ہے، نصاب پر پورا ایک سال گذر جائے تو اس کی زکوٰۃ ادا کرنا واجب ہو جاتا ہے، سونے چاندی، نقد رقم اور تمام جائز مال تجارت میں زکوٰۃ فرض ہوتی ہے، جو لوگ صاحب نصاب ہونے کے باوجود زکوٰۃ نہیں ادا کرتے وہ فاسق و فاجر اور سخت گنہگار ہیں۔

## زکوٰۃ واجب ہونے کے شرائط

زکوٰۃ واجب ہونے کے لئے پانچ شرطیں ہیں: (۱) مال بقدر نصاب ہونا (نصاب کی تفصیل آگے ہے) (۲) ملکیت تام ہونا (الہذا جو مال اپنے قبضہ میں نہ ہو سرست اس کی زکوٰۃ کا مطالبہ نہیں ہے) (۳) نصاب ضرورتِ اصلی سے زائد ہونا (استعمالی ساز و سامان پر زکوٰۃ نہیں ہے) (۴) نصاب قرض سے خالی ہو (یعنی قرض کی رقم منہا کر کے نصاب مکمل مانا جائے) (۵) مال نامی ہو (یعنی ایسا مال جس میں بڑھنے کی صلاحیت ہو، خواہ وہ اپنی خلقت کے اعتبار سے ہو جیسے سونا چاندی یا عملی اعتبار سے ہو جیسے مال تجارت مویشی وغیرہ)

## صاحب نصاب

وہ کہلاتا ہے جس کے پاس ساڑھے سات تولہ سونا (جس کا وزن گراموں کے اعتبار

سے ۸ رtolہ کے رگرام ۳۸۰ ملی گرام ہوتا ہے) یا ساڑھے باون تولہ چاندی (جس کا وزن گراموں کے اعتبار سے ۲۱ رtolہ رگرام ۳۶۰ ملی گرام ہوتا ہے) یا اس کے برابر قیمت ہے، جو اس کی اصلی ضروریات سے زائد ہوا اور اس پر ایک سال گذر جائے۔

سونا اور چاندی دونوں کے زیورات ملکیت میں ہوں؛ لیکن کسی ایک کا نصاب بھی پورا نہ ہو تو دونوں کو ملا کر قیمت لگائی جائے گی، اگر دونوں کی قیمت مل کر سونے یا چاندی کے کسی نصاب کو پہنچ جائے تو زکوٰۃ واجب ہو جائے گی۔ (مثلاً آج کل سونے اور چاندی کی قیمتوں میں بڑا فرق ہو گیا ہے، اب اگر کسی کے پاس ڈیڑھ تولہ سونا ہے اور چند تولہ چاندی ہے تو دونوں کی جب قیمت لگائی جائے گی تو چاندی کے اعتبار سے نصاب تک پہنچ جائے گی؛ لہذا زکوٰۃ واجب ہو گی)

زکوٰۃ و صدقات کی رقم کے اصل مستحق وہ لوگ ہیں جو صاحب نصاب نہ ہوں، اور ضرورت مند بھی ہوں، زکوٰۃ ایک بارگی خرچ کرنی ضروری نہیں ہے، حسب ضرورت مستحقین پر خرچ کی جاسکتی ہے، اپنے قربابت دار مثلاً بھائی بہن، سختیجے، بھتیجے، یتیحی، بھانجے بھانجیاں، پچا پھوپھی، غالہ ما موم، ساس سسر، داما دو غیرہ، نیز غریب پڑوئی، نادار طلبہ مدارس وغیرہ کو زکوٰۃ دینا افضل ہے؛ البتہ سات لوگوں کو زکوٰۃ دینا جائز نہیں ہے: (۱) مال دار (۲) سید (۳) ماں باپ، دادا دادی وغیرہ او پر تک، (جن کو اصول کہا جاتا ہے) (۴) بیٹا بیٹی، پوتا پوتی، نواسی وغیرہ نیچتک (جن کو فروع کہا جاتا ہے) (۵) شوہر یا بیوی کو اور بیوی شوہر کو (۶) کافر (۷) مال دار کی نابالغ اولاد۔

اسی طرح جن چیزوں میں کسی کو مستقل مال کا مالک نہ بنایا جائے ان میں زکوٰۃ کی رقم خرچ کرنی جائز نہیں ہے، جیسے مساجد کی تعمیر، میت کا کفن یا قرض وغیرہ۔

### صدقہ فطر

رمضان کے ختم پر عید کی نماز سے قبل اللہ نے ایک متعین مقدار غریبوں پر خرچ کرنے

کا حکم دیا ہے، وہ صدقہ فطر ہے، ہر مسلمان مال دار بالغ و نابالغ مرد و عورت پر صدقہ فطر واجب ہے، مگر اس کے لئے سال گذرنا ضروری نہیں ہے، صدقہ فطر عید کے دن صحیح صادق کے وقت واجب ہوتا ہے، صدقہ فطر نماز عید سے قبل ادا کر دینا افضل ہے، ورنہ بعد میں کبھی بھی ادا کیا جا سکتا ہے، رمضان میں ادا کر دیا جائے تو بھی ادا ہو جائے گا، ہر باپ پر اپنی نابالغ اولاد کی طرف سے صدقہ فطر ادا کرنا واجب ہے، جن پر صدقہ فطر واجب ہوتا ہے وہ زکوٰۃ و صدقہ نہیں لے سکتے، اور جن کو زکوٰۃ دینا جائز ہے ان کو صدقہ فطر دینا بھی جائز ہے۔

صدقہ فطر کی مقدار ایک صاع (۳ رکلوڈ یڑہ سو گرام) کھجور یا جو یا کشمش یا نصف صاع گیہوں ہے، نصف صاع کی مقدار ایک کلو ۷۵ گرام ۲۴۰ رملی گرام ہے، اس کی قیمت بھی دی جاسکتی ہے، آج کل نصف صاع کے اعتبار سے صدقہ فطر کی مقدار بہت معمولی ہوتی ہے، اس لئے اہل ثروت کے لئے بہتر یہ ہے کہ نصف صاع گیہوں کے بجائے ایک صاع کھجور یا کشمش کا حساب لگا کر صدقہ فطر ادا کریں۔

## قربانی

قربانی بہت عظیم عبادت، اللہ کو بے حد محبوب اور حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی یادگار ہے، ہر اس شخص پر قربانی واجب ہے جو آزاد ہو، مسلمان ہو، ایام قربانی میں مقیم ہو، ایام قربانی میں بقدر نصاب مال کامال کہو، قربانی کے وجوہ میں مال پر سال گذرنا ضروری نہیں ہے۔

قربانی کے ایام تین ہیں: ۱۰-۱۱-۱۲ ارذی الحجہ، اس سے پہلے یا بعد میں قربانی معتبر نہیں ہے، سب سے افضل ارذی الحجہ کی قربانی ہے، قربانی کا اصل وقت ارذی الحجہ کی صحیح صادق سے ۱۲ ارذی الحجہ کو غروب تک رہتا ہے، جن آبادیوں میں عید کی نماز ہوتی ہے وہاں نماز کے بعد ہی قربانی درست ہوگی، اور جہاں نماز جائز نہ ہو جیسے چھوٹا گاؤں، وہاں صحیح صادق کے بعد فوراً قربانی درست ہے۔

جن جانوروں کی قربانی درست ہے وہ یہ ہیں: (۱) بکری (اس حکم میں پالتو بھیڑ، مینڈھا بھی ہے) (۲) اونٹ (۳) گائے (اسی حکم میں بھینس اور کڑا بھی ہے)

## قربانی کے جانور کی عمر

بکر اور بکری (ایک سال مکمل ہو چکا ہو) گائے بھینس کڑا (دو سال مکمل ہو چکا ہو) اونٹ (ھر سال مکمل ہو چکا ہو) بکر اور بکری صرف ایک حصے کی طرف سے کافی ہوتے ہیں، جب کہ اونٹ گائے، بھینس اور کڑے میں سات حصہ دار شریک ہو سکتے ہیں۔

انفل یہ ہے کہ قربانی کے گوشت کے تین حصے کئے جائیں: (۱) ایک حصہ غرباء میں تقسیم کر دیا جائے (۲) دوسرا حصہ احباب اور رشتہ داروں کو دیا جائے (۳) تیسرا حصہ خودا پنے استعمال میں لایا جائے، قربانی کا گوشت غیر مسلم کو بھی دیا جاسکتا ہے، قصاب کی اجرت گوشت یا کھال سے دینی جائز نہیں ہے، جس کا قربانی کا ارادہ ہواں کے لئے ذی الحجہ کا مہینہ شروع ہونے کے بعد سے قربانی ہو جانے تک بدن کے بال اور ناخن وغیرہ نہ کاٹنا افضل ہے۔

# حج سے متعلق ضروری باتیں

حج اسلام کا پانچواں رکن ہے، یہ ان افعال (طواف، سعی، وقوف منی و عرفہ و مزدلفہ وغیرہ) کا نام ہے جو حج کی نیت سے احرام باندھ کر خاص اوقات میں انجام دئے جاتے ہیں، صاحب استطاعت شخص پر زندگی میں ایک بار حج فرض ہے، اس کے علاوہ باقی سارے حج نفلی ہوں گے۔ حج کی عبادت ماہ ذی الحجه میں ادا ہوتی ہے، مرد کی طرح عورت پر بھی حج فرض ہے، بشرطیکہ اس کے ساتھ محرم ہو۔

## حج کے واجب ہونے کے شرائط

حج کے واجب ہونے کے شرائط 7 ہیں:

- (۱) مسلمان ہونا؛ لہذا جو شخص علانية کافر ہو اس پر حج کی ادائیگی واجب نہیں۔
- (۲) حج کی فرضیت کا علم ہونا؛ خواہ علم حقیقی ہو یا علم حکمی ہو، حکمی کا مطلب یہ ہے کہ آدمی دارالاسلام میں یا اسلامی ماحول میں رہتا ہو کہ جہاں کے رہنے والے کو حکماً فرضیت کا علم رکھنے والا قرار دیا جائے گا اور اس کے لئے یہ عذر نہ ہو گا کہ مجھے علم نہ تھا۔
- (۳) بالغ ہونا؛ لہذا نابالغ پر حج فرض نہیں اگرچہ وہ مال اور استطاعت والا ہو۔
- (۴) عاقل ہونا؛ لہذا اگر مجنون ہے تو اس پر حج واجب نہیں۔
- (۵) آزاد ہونا؛ لہذا غلام پر نہ تو حج واجب ہے اور نہ اس کے حج کرنے سے اس کا حج فرض ادا ہو گا۔
- (۶) حج کے سفر پر قادر ہونا؛ یعنی بدنسی طاقت، سواری اور توشه کا ہونا، اگر یہ استطاعت نہیں ہے تو حج واجب نہیں۔
- (۷) حج کا وقت ہونا؛ یعنی حج کے مہینوں: شوال، ذی قعده اور ذی الحجه میں یا اگر بہت دور دراز کا رہنے والا ہے تو ایسے وقت میں ہونا جس میں سفر کر کے وہ حج کر سکے۔

## حج کے فرائض

حج کے فرائض ۳ رہیں: (۱) احرام باندھنا (۲) رذی الحجہ کو زوال کے وقت سے ۱۰ روزی الحجہ کی صبح صادق تک عرفات میں کسی وقت قیام کرنا (۳) طوافِ زیارت کرنا۔

## حج کے واجبات

واجباتِ حج چھ ہیں: (۱) وقوفِ مزدلفہ (جس کا وقت ذی الحجہ کی دسویں تاریخ کی صبح صادق سے طلوعِ آفتاب کے درمیان ہے) (۲) صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرنا (۳) رمی جمار کرنا (۴) قارن و متعت کو دم شکر دینا (۵) حلق یا قصر کرنا (۶) آفاقی کو طواف وداع کرنا۔

## حج کی فسمیں

حج کی فسمیں ۳ رہیں:

(۱) **حج افراد**: اس میں میقات سے صرف حج کا احرام باندھا جاتا ہے، اور ارکانِ حج کی ادائیگی کے بعد ہی احرام کھلتا ہے، اور حج کے بعد عمرہ کرنے سے افراد پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

(۲) **حج قمتع**: اس میں آفاقی (باہر سے آنے والا) شخص اشہر حج میں اپنی میقات سے صرف عمرہ کا احرام باندھتا ہے، اور عمرہ کر کے احرام کھول دیتا ہے، پھر اسی سفر میں حج کا احرام الگ سے باندھ کر حج کرتا ہے۔

(۳) **حج قران**: اس کا مطلب یہ ہے کہ آفاقی شخص حج کے مہینوں میں ایک ساتھ حقیقتہ یا حکماً عمرہ و حج کے احرام کی نیت کرے اور مکہ معظّمہ آ کر عمرہ کرنے کے بعد احرام ہی کی حالت میں رہے، اور حج کے مناسک کی ادائیگی کے بعد حلال ہو۔

ان میں افضل حج قران ہے، پھر حج قمتع، پھر حج افراد ہے، سہولت حج قمتع میں ہے۔

## احرام کے واجبات

احرام میں تین چیزیں واجب ہیں: (۱) میقات سے احرام باندھنا۔ (۲) ممنوعات احرام سے بچنا۔ (۳) (مردوں کے لئے) سلے ہوئے کپڑوں کو اتار دینا۔

### تلبیہ

حج میں تلبیہ (لبیک پڑھنا) وہی مقام رکھتا ہے جو نماز میں تکبیر تحریمہ کا ہے، احرام کی سنتوں میں سے ایک سنت تلبیہ کا برابر درکھنا ہے، مردوں کے لئے تلبیہ بازاں بلند پڑھنا سنت ہے، تلبیہ کے الفاظ یہ ہیں: **لَبَّيْكَ أَللّٰهُمَّ لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَّيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالْعُمَّةَ لَكَ وَالْمُلْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ**۔

### عمرہ

عمرہ صاحب استطاعت شخص کے لئے زندگی میں ایک بار سنت موکدہ ہے، رمضان کے عمرے کا ثواب حج کے برابر ہے، عمرہ کا وقت حج کے پانچ ایام کے علاوہ پورا سال ہے۔ عمرہ کے فرائض یہ ہیں: (۱) احرام (۲) بیت اللہ کا طواف (باوضطوف کرنا اور طواف کے بعد دور کعت نماز پڑھنا واجب ہے) (۳) صفا مروہ کی سعی کرنا (سعی کے بعد بالکتر وانا یا کٹوانا واجب ہے)



# گناہ

گناہ اللہ کے حکم کی نافرمانی اور اس کی منع کی ہوئی چیزوں کے ارتکاب کو کہتے ہیں، قرآن و حدیث میں گناہوں کی لمبی فہرست ہے، ہر گناہ سے رکنا انسان کے ذمے فرض ہے، اگر غلطی سے گناہ ہو جائے تو اس کا علاج پھی توبہ ہے، توبہ کی حقیقت یہ ہے کہ وہ گناہ چھوڑ کر انسان اپنے گناہ پر شرمند ہوا اور خدا سے معافی کا طلب گار بنے، اور دل میں پختہ عزم کرے کہ اب گناہ نہیں کرے گا۔ چند بڑے اور مہلک گناہ یہ ہیں:

(۱) شرک و کفر:- اللہ کے ساتھ کسی چیز کو شریک کرنا اور اللہ کا انکار کرنا، دونوں سب سے بدتر گناہ اور سنگین جرم ہیں، قرآن میں صراحت ہے کہ اللہ کفر اور شرک کے گناہ کو معاف نہیں فرمائے گا۔

(۲) بدعت:- بدعت وہ چیز ہے جس کی اصل شریعت میں ثابت نہ ہو، یعنی وہ کام نہ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا ہو، نہ صحابہ نے، نہ تابعین نے، نہ تبع تابعین نے، نہ اس کا ثبوت قرآن و حدیث میں ملے، اور اس کو دین سمجھ کر اختیار کیا جائے، اور اس کے نہ کرنے والے کو ملامت کی جائے، احادیث میں بدعت کو مردود اور گمراہی بتایا گیا ہے، قبر پر سجدہ، عرس، چراغاں وغیرہ بدعت کی مثالیں ہیں۔

(۳) قتل ناقص:- کسی کو ناقص قتل کرنا بدترین کبیرہ گناہ ہے، قرآن میں قاتل کو جہنمی بتایا گیا ہے، بطور خاص اولاد کو قتل کرنا اور بڑا جرم ہے۔

(۴) والدین کی نافرمانی:- احادیث میں آتا ہے کہ باپ جنت کا دروازہ ہے اور ماں کے قدموں کے نیچے جنت ہے، اس لئے ان کی نافرمانی اور ایذ ارسانی بڑا جرم ہے، جو

انسان کو محروم اور بد بخت و جہنمی بنادیتا ہے۔

(۵) جھوٹ:- جھوٹ بولنا، جھوٹی قسم کھانا، جھوٹی گواہی دینا، جھوٹا مذاق کرنا،

سب گناہ ہے اور انسان کو بر باد کرنے والی چیز ہے۔

(۶) غیبت:- کسی کی پیٹھ پیچھے اس کی برائی کرنا غیبت ہے، قرآن میں غیبت کرنے والے کو اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانے والا کہا گیا ہے، اور احادیث میں غیبت کو زنا سے بھی بدتر بتایا گیا ہے، غیبت کرنے والے کی توبہ اس وقت تک قبول نہیں ہوگی جب تک وہ شخص معاف نہ کر دے، جس کی غیبت کی گئی ہے۔

(۷) چغلی:- دوسرے کی بات نقصان پہنچانے اور لڑانے کی نیت سے نقل کرنا چغلی ہے، احادیث میں ایسے شخص کو جہنمی بتایا گیا ہے۔

(۸) بدگمانی:- کسی کے بارے میں غلط خیال رکھنا اور شک کرنا بہت بڑا گناہ ہے، اس سے اختلاف، لڑائی اور کینہ کا دروازہ کھلتا ہے۔

(۹) زنا:- بدکاری کرنا بہت خطرناک گناہ ہے، اس سے ایمان کا نور جاتا رہتا ہے۔

(۱۰) حرام خوری:- اس میں بہت سارے گناہ آ جاتے ہیں:

الف: سود بدترین گناہ ہے جسے اپنی ماں کے ساتھ زنا سے بڑا جرم بتایا گیا ہے۔

ب: رشوت خطرناک جرم ہے جسے لعنت کا عمل اور رشوت لینے والے اور دینے والے دونوں کو جہنمی بتایا گیا ہے۔

ج: خیانت: کسی کی امانت اصل شکل میں واپس نہ کرنا، یہ نفاق کی علامت ہے۔

د: غصب: کسی کی زمین یا جا سیداد یا فرم ہڑپ لینا اپنے آپ کو جہنم کا طوق پہنانا ہے۔

ه: ناپ تول میں کمی کرنا اور ڈنڈی مارنا۔

و: چوری کرنا اور ڈاکہ ڈالنا۔

(۱۱) بدگوئی:- کسی کو برا بھلا کہنا، برے نام سے پکارنا، چڑانا، زبان سے تکلیف

دینا، یعن طعن کرنا، عار دلانا، گالی بکنا، جھوٹا فخر کرنا سب کبیرہ گناہ ہیں۔

(۱۲) تکبر:- اکڑا اور گھمنڈ شیطانی عمل ہے، جو انسان کو ذلیل کر ڈالتا ہے، تکبر انسان کو حق کے انکار اور دوسروں کی تحقیر کے راستے پر لے جاتا ہے۔

(۱۳) ایذ ارسانی:- کسی بھی طرح نا حق دوسرے کو تکلیف پہنچانا خطرناک جرم اور گناہ ہے۔

(۱۴) وعدہ خلافی:- عہد اور وعدہ توڑنا اور مخالفت کرنا، نفاق کی پہچان ہے۔

(۱۵) ظلم:- دوسروں پر ظلم و ستم کرنا گناہ کبیرہ ہے، احادیث میں اسے تاریکی اور محرومی بتایا گیا ہے۔

(۱۶) ریا کاری:- اللہ کی رضا کے بجائے دکھاوے کے لئے کوئی نیک کام کرنا، یہ بھی خطرناک گناہ ہے۔



# حقوق

حقوق سے مراد بنیادی ذمہ داریاں ہیں، اسلام میں حقوق کی دو قسمیں ہیں: (۱) حقوق اللہ (۲) حقوق العباد۔

## حقوق اللہ

اس سے مراد وہ حقوق ہیں جو اللہ کی طرف سے بندوں پر ڈالے گئے ہیں، حقوق اللہ کی تفصیل بہت طویل ہے، اس کا خلاصہ یہ ہے کہ دین کے پانچوں شعبوں (عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاق) میں اللہ کی تعلیم فرمائی ہوئی ہدایات کی روشنی میں عمل کیا جائے، اور ہر طرح کی نافرمانی سے بچا جائے، اللہ کا سب سے بڑا حق ہر بندے کے ذمہ ”تو حیدر اختیار کرنا اور ہر شرک و بد عقیدگی سے بچنا“ ہے، اس کے بغیر نجات ممکن نہیں۔

## حقوق العباد

وہ حقوق ہیں جن کا تعلق بندوں سے ہے، اللہ اپنے حقوق تو معاف کر سکتا ہے؛ لیکن بندوں کے حقوق کے بارے میں حکم یہ ہے کہ جب تک بندہ معاف نہ کرے اس وقت تک اللہ معاف نہیں فرمائے گا۔ حقوق العباد کی ادائیگی میں جو چیزیں مددگار ہوتی ہیں وہ یہ ہیں: (۱) عدل و مساوات (۲) حلال روزی کا اہتمام اور حرام خوری سے بچنا (۳) حسن اخلاق (۴) خدمت خلق (۵) پابندی عہد (۶) صبر و ضبط (۷) احسان ذمہ داری۔

حقوق العباد میں چند اہم حقوق درج ذیل ہیں:

(۱) والدین کے حقوق:- یہ حقوق العباد میں سب سے اہم ہیں، والدین کے حقوق

میں ان کا احترام، ان کے ساتھ حسن سلوک، جائز کاموں میں ان کے حکم میں اطاعت، ان کی خدمت، ان کی ضروریات کا خیال، ان سے محبت اور ان کی وفات کے بعد ان کے لئے دعائے مغفرت، ان کی جائز وصیت کی تنفیذ، ان کی قبر کی زیارت، ان کے اہل تعلق احباب سے حسن سلوک، ان کے لئے ایصالِ ثواب، ان کی طرف سے صدقہ وغیرہ شامل ہیں۔

(۲) اولاد کے حقوق:- والدین کے ذمہ اولاد کے بہت سے حقوق ہیں، ان میں اولاد کی حفاظت، پرورش، محبت و شفقت، خبرگیری، ان کے درمیان تفریق نہ کرنا؛ بلکہ مساوات و برابری رکھنا، رزق حلال سے ان کی پرورش، ان کو اچھی تعلیم دلانا، ان کی اخلاقی تربیت، ان کا اچھا نام رکھنا، ان میں حلال و حرام کا شعور پیدا کرنا، ان کو عبادات کا عادی بنانا، ان کے لئے اللہ سے خیر کی دعا کرنا، بالغ ہونے کے بعد ان کا مناسب رشتہ کرنا وغیرہ شامل ہیں۔

(۳) زوجین کے حقوق:- بیوی کے ذمے شوہر کے بنیادی حقوق یہ ہیں: (۱) شوہر کی اطاعت (۲) شوہر کو خوش رکھنے کی فکر کرنا (۳) شوہر کی قدردانی، احسان مندی اور شکر گذاری (۴) شوہر کی خدمت (۵) شوہر کے گھر اور مال کی حفاظت (۶) اپنی آبرو کی حفاظت (۷) شوہر سے محبت (۸) سلیقہ مندی، صفائی اور شوہر کے لئے زیب و زینت اختیار کرنا۔

شوہر کے ذمے بیوی کے بنیادی حقوق یہ ہیں: (۱) حسن سلوک (اچھا برتاؤ) (۲) کوتا ہیوں سے درگذر (۳) دل جوئی اور محبت (۴) تعلیم و تربیت (۵) فراغی کے ساتھ بیوی کے (نفقہ) خرچ کا انتظام (۶) ایک سے زائد بیویاں ہوں تو عدل و انصاف اور مساوات (۷) اچھی ہیئت اختیار کرنا (۸) بیوی کا حق مہرا دا کرنا۔

(۹) رشتہداروں کے حقوق:- ان کا خلاصہ یہ ہے کہ رشتہداروں کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے، ان کی خبرگیری کی جائے، اور ان کے ساتھ ہر قسم کا تعاون کیا جائے، شریعت میں اسے ”صلہ رحمی“ کہا جاتا ہے، اور اس عمل کو رزق میں وسعت اور عمر میں برکت کا باعث بتایا گیا ہے۔

(۵) پڑو سیوں کے حقوق:- اسلام میں پڑو سی کے تعلق سے بڑی تاکید آئی ہے، روایات میں آتا ہے کہ جو خود شکم سیر ہوا اور پڑو سی بھوکار ہے وہ جنت میں داخل نہیں ہوگا، اور یہ بھی فرمایا گیا کہ جس کا پڑو سی اس کی شرارتیوں سے محفوظ نہیں ہے خدا کی قسم وہ مومن نہیں ہے، پڑو سی کے حقوق میں اس کے ساتھ حسن سلوک، اس کی خبرگیری، اس کی ہم دردی، اس کو کسی بھی طرح تکلیف نہ پہنچانا (مثلاً اس کے گھر کے آگے گندگی نہ پھیلانا، ایسا شور نہ کرنا جس سے اسے اذیت ہو، وغیرہ) سب داخل ہیں۔



# اسلامی آداب

اسلامی آداب کا دائرہ بہت وسیع ہے، ان میں چند چیزیں ذکر کی جاتی ہیں:

## کھانے کے آداب

(۱) ہاتھ دھونا (۲) بِسْمِ اللَّهِ وَعَلَىٰ بَرَكَةِ اللَّهِ پڑھنا (۳) اپنے سامنے سے کھانا (۴) کھانے کی برائی نہ کرنا (اچھا لگے تو کھائے ورنہ چھوڑ دے) (۵) دائیں ہاتھ سے کھانا (۶) طیک لگا کرنے کھانا (۷) آہستہ آہستہ کھانا (۸) لقمہ چبای کر کھانا (۹) کھاتے وقت منہ سے آوازنہ نکالنا (۱۰) اللہ کا شکر ادا کرنا (۱۱) کھانے کے بعد انگلی چاٹانا (۱۲) کھانے کے بعد دعا "الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَجَعَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ" پڑھنا (۱۳) بیٹھ کر کھانا (کھڑے ہو کر یا چلتے ہوئے کھانا، شریعت میں ممنوع اور مضرحت ہے)

## پینے کے آداب

(۱) بِسْمِ اللَّهِ پڑھنا (۲) بیٹھ کر پینا (۳) تین سانس میں پینا (۴) پانی دیکھ کر پینا (۵) پینے کے بعد "الحمد للہ" کہنا اور اللہ کا شکر ادا کرنا۔

## سلام کے آداب

(۱) سلام کو عام کرنا (ہر ملنے والے کو "السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ" سے سلام کرنا، یہ سنت ہے) (۲) سلام کا جواب (علیکم السلام ورحمة اللہ وبرکاتہ کے الفاظ سے) دینا (سلام کا جواب واجب ہے) (۳) غیر مسلموں سے سلام میں ابتداء نہ کرنا (۴) سلام کئے بغیر بات شروع نہ کرنا (۵) کھڑے ہوئے شخص کا بیٹھے ہوئے کو، چلنے والے کا کھڑے ہوئے کو، سوار آدمی کا پیدل چلنے والے کو، تھوڑے آدمیوں کا زیادہ کو، چھوٹے کا بڑے کو سلام کرنا۔

# پرده کے احکام

## ستر

انسان کے جسم کا وہ حصہ جسے ”ستر“ کہا جاتا ہے، اسے چھپانا ابتداء ہی سے فرض ہے، اور یہ شرعی ذمہ داری ہونے کے ساتھ ساتھ عقلی اور طبعی ذمہ داری بھی ہے، اور یہ فرض تمام انبیاء اور پیغمبروں کی شریعت میں رہا ہے؛ بلکہ ایمان کے بعد انسان پر عائد ہونے والا سب سے بڑا فرض ”ستر عورت“ ہی ہے، اور نماز جیسی عظیم عبادت بھی اس کے بغیر درست نہیں ہوتی، مرد و عورت دونوں اس حکم کے پابند ہیں، جلوٹ و خلوٹ دونوں حالتوں میں اس کی پابندی لازمی ہے، فقہی تفصیل کے مطابق مرد کا ستر ناف سے لے کر گھٹنے تک ہے (احناف کے نزدیک ناف ستر میں داخل نہیں ہے، جب کہ گھٹنہ ستر میں داخل ہے) باندیوں کا ستر ناف سے لے کر گھٹنے تک ہے، اور پیٹ، پیٹھ اور پہلو بھی ستر ہے۔ آزاد عورت کا ستر چہرہ، ہتھیلیوں اور پیروں کے سوا پورا جسم ہے۔ لہذا:

(۱) مرد کے لئے ناف سے لے کر گھٹنے کے نیچے تک بیوی کے سواتھ تمام مردوں اور عورتوں سے جسم چھپانا فرض ہے۔

(۲) عورت کو دوسرا عورت کے سامنے ناف سے گھٹنے تک بدن کھولنا جائز نہیں ہے۔

(۳) عورت کے لئے اپنے شرعی محرم کے سامنے ناف سے گھٹنے تک اور کمر اور پیٹ کھولنا حرام ہے؛ البتہ سر، چہرہ، بازو اور پنڈلی کھولنا حرام نہیں ہے۔

شرعی محرم سے مراد وہ شخص ہے جس سے عمر بھر کسی طرح نکاح صحیح کا امکان نہ ہو، جیسے بیٹا، باپ، سگایا باپ شریک یا مال شریک بھائی یا اس کی اولاد وغیرہ۔

(۲) محرم عورت کے لئے نامحرم کے سامنے پورا جسم چھپانا ضروری ہے، بخت مجبوری ہو تو چہرہ، ہتھیلیاں اور پیر (ٹخنے کے نیچے تک) کھولنے کی اجازت ہے۔

### پردہ اور اس کے درجات

ستر عورت کے فرض کے علاوہ شریعت میں دوسرا فرض حجاب اور پردے کا ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ عورتیں اجنبی مردوں سے پردہ کریں، یہ فرض جملہ تفصیلات کے ساتھ ۵۵ میں نازل ہوا ہے، پردے سے متعلق قرآنؐ کریمؐ کی سات آیات اور حضور اکرم ﷺ کی ستر سے زائد روایات کی روشنی میں پردے کے تین درجات واضح ہوتے ہیں۔

(۱) پردے کا پہلا درجہ یہ ہے کہ عورتیں گھروں میں رہیں، قرآنؐ میں حکم ہے:

﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتٍ كُنَّ﴾ (الاحزاب: ۳۳) ﴿ اپنے گھروں میں رہو۔

(۲) چوں کہ بارہا ضرورت کی وجہ سے عورتوں کا گھر سے نکلنا ناگزیر ہو جاتا ہے، ایسے موقع کے لئے پردے کا دوسرا درجہ یہ ہے کہ عورت سر سے لے کر پیر تک لمبا برقع یا چادر اوڑھے، جس میں جسم کا کوئی حصہ ظاہرنہ ہو، صرف ایک آنکھ کھلی رہے، جس سے راستہ نظر آئے، باقی پورا جسم مع چہرہ چھپا رہے۔ قرآنؐ میں: **يُذْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَّ**.

(الاحزاب: ۵۹) جلباب (لبی چادر) استعمال کرنے کا جو حکم آیا ہے اس کی یہی مراد ہے،

(۳) پردے میں چہرے کا حکم: ضرورت کے پیش نظر عورت گھر سے باہر نکلے تو سارا جسم پردے میں رہنا ضروری ہے، اور صحیح قول کے مطابق چہرے کا پردہ بھی ضروری ہے، چہرہ کا کھلا رکھنا درست نہیں۔

### پردے کی شرطیں

یہ ہیں: (۱) عورت اپنا پورا جسم مع چہرہ پردے میں رکھے (۲) نقاب سے زینت کا اظہار نہیں؛ بلکہ پردہ مقصود ہو (۳) نقاب باریک نہ ہو؛ بلکہ دبیز ہو (۴) نقاب تنگ نہ ہو؛

بلکہ کشادہ ہو (۵) خوشبو نہ لگا رکھی ہو (۶) مردوں جیسا لباس نہ ہو (۷) غیر مسلم عورتوں کی پوشائک سے مشا بہت نہ ہو (۸) اس سے ریا اور نمائش مقصود نہ ہو۔

## شرعی لباس

خواتین کے لئے شرعی لباس کی شرطیں یہ ہیں:

(۱) ساتر ہونا:- عورت کا لباس ایسا ہونا ضروری ہے جو اس کے پورے جسم کو چھپائے، واضح رہے کہ عورت کی ذمہ داری میں اپنے چہرے کا پردہ بھی ہے۔

(۲) باریک نہ ہونا:- عورت کا لباس اتنا دیز ہونا ضروری ہے کہ جسم نہ جھلکے، باریک لباس ستر اور پردے کے بجائے فتنہ اور شہوانیت کی راہ پر لے جاتا ہے، اسی لئے ایک حدیث میں ایسے باریک لباس پہننے والی خواتین کو ملعون اور جنت سے محروم بتایا گیا ہے۔

(۳) ہیجان انگیز نہ ہونا:- شریعت کی تلقین یہ ہے کہ عورت ایسا لباس زیب تن کرے جو پردے اور ستر کا مقصد پورا کرے، اعتدال کے ساتھ زیست اختیار کی جانی چاہئے، لباس سادہ ہونا چاہئے، ایسا لباس جو اس قدر شوخ ہو کہ وہ ہیجان انگیز بن جائے، فتنہ کا باعث ہو جائے، مردوں کے لئے مرکز توجہ بن جائے، سختی کے ساتھ منوع ہے، اور ایسے لباس پر اسلام نے بندش لگائی ہے۔

(۴) مردوں کے لباس سے مشابہت نہ ہونا:- مردوں کے لباس کی مشابہت سے خواتین کو سختی سے منع فرمایا گیا ہے، احادیث میں اس کی صراحت آئی ہے--

(۵) خوشبو والا لباس پہن کر نکلنا:- عورت کے لئے خوشبو دار لباس زیب تن کر کے باہر نکلنا منوع قرار دیا گیا ہے، احادیث میں جگہ جگہ اس کی صراحت فرمائی گئی ہے۔

(۶) تنگ لباس نہ پہننا:- ایسا تنگ لباس جو جسمانی ساخت ظاہر کرتا ہو منوع ہے، لباس کی مقصدیت اس سے فوت ہو جاتی ہے، اور غیرت و حیا کی قدریں اس سے پامال

ہو جاتی ہیں، احادیث میں ”مائلات ممیلات“ (دوسروں کی طرف رکھنے والی اور اپنے جسم و لباس اور حرکت و ادا کے ذریعہ دوسروں کو اپنی طرف مائل کرنے والی عورتوں) پر واضح الفاظ میں لعنت بھیجی گئی ہے۔ آج معاشرے میں خواتین نے جسمانی ساخت کا خوب خوب اظہار کرنے والے لباس کا جو چلن اپنارکھا ہے وہ سراسر غیر شرعی ہے، غیر اخلاقی ہے اور معاشرے کو انحراف کے کھڈ میں گرانے والے اسباب میں سے ایک سبب ہے۔



# ہندوستان کی مسلم حکومتیں

## ہندوستان

ہمارا ملک جس کو عربی میں ”الہند“، انگریزی میں ”انڈیا“، ہندی میں ”بھارت“ اور فارسی واردو میں ”ہندوستان“ کہا جاتا ہے، ہزار ہزار سال سے آباد ہے؛ بلکہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ جب سے یہ دنیا آباد ہے رونے زمین پر اس ملک کا وجود ہے، پہلے یہ ملک بہت وسیع و عریض تھا، اور موجودہ ”پاکستان، بنگلہ دیش، برما“ اسی طرح افغانستان کے کچھ حصے اس میں شامل تھے، ۱۹۳۷ء میں برما الگ ہوا اور ۱۹۷۱ء میں پاکستان بنا جو مشرقی و مغربی دو حصوں پر مشتمل تھا، ۱۹۷۱ء میں پاکستان کا مشرقی حصہ بنگلہ دیش کے نام سے الگ ملک بنا، موجودہ ہندوستان کا پورا رقمہ 3287263 / مریع کلومیٹر ہے۔

## ہندوستان کے مذاہب

ہندوستان میں مختلف مذاہب کا رواج رہا، یہاں کا سب سے قدیم مذہب ”ہندو مت“ ہے، اس کے علاوہ ”بدھ مت، جین مت، سکھ ازم“ بھی یہاں کے مذاہب رہے، ہندوستان میں اسلام کی آمد عرب تاجروں کے ذریعہ سے ہوئی، تاریخ سے ۷۱۸ھ اصحاب اور ۲۳۲۰ء تا ۲۴۰۰ء کا ہندوستان آنثابت ہے۔

## ہندوستان میں مسلمانوں کی فاتحانہ آمد

۶۳۶ء مطابق ۱۵ھ میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عہد خلافت میں عمان و بحرین کے گورنر حضرت عثمان بن ابی العاص رضی اللہ عنہ کے حکم پر ان کے بھائی

حضرت حکم بن ابی العاص ثقفی کے زیر قیادت مسلمانوں کی پہلی فوج ممبئی کے قریب تھا نے کے علاقے میں، اس کے بعد گجرات کے بھڑوچ اور کاٹھیا واڑ کے علاقے میں سمندری و دریائی راستے سے حملہ آور ہوئی، حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے دور میں سندھ کی طرف اسلامی فوج نے پیش قدمی کی اور سندھ پر مسلمانوں کا قبضہ ہوا، اس وقت سندھ کا خطہ جنوب میں بحیرہ عرب و گجرات اور شمال میں جنوبی پنجاب اور مشرقی مالدہ اور جنوب میں مکران تک کے علاقوں پر مشتمل سمجھا جاتا تھا۔ ۲۳۲ھ میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں مہلب بن ابی صفرہ سندھ کے گورنر بنائے گئے اور انہوں نے ملتان تک کا علاقہ فتح کیا۔

### مسلمانوں کی پہلی حکومت

ہندوستان پر مسلمانوں کی باضابطہ حکومت پہلی بار خلافت بنی امیہ کے دور میں ولید بن عبد الملک کے زمانے میں ۹۳ھ مطابق ۷۱۳ء میں حاکم عراق حاجج بن یوسف کے حکم پر اس کے سختیجے اور داماد محمد بن قاسم ثقفی کے سندھ پر حملہ و قبضے کے بعد قائم ہوئی، اس خطے میں بغوات بھی پھیل گئی تھی اور مکران کے مسلم گورنر کا قتل بھی ہو گیا تھا، سندھ کا راجہ داہر ظلم و ستم کر رہا تھا، محمد بن قاسم نے سترہ سال کی عمر میں اپنی فوج کے ساتھ سندھ پر حملہ کیا، راجہ داہر کو شکست ہوئی اور وہ مارا گیا، سندھ میں اسلامی حکومت قائم ہوئی اور لاکھوں کی تعداد میں ہندوؤں بطور خاص جاؤں نے اسلام قبول کیا۔

### غزنوی خاندان

محمد بن قاسم کے حملے کے بعد ۳۰۰ھ/۷۱۱ء میں سندھ اور ملتان پر عربوں کی حکومت رہی، اس کے بعد افغانستان کے مشہور شہر ”غزنہ“ کے ایک ترک مجاہد ” محمود غزنوی“ نے ۱۰۰۱ء میں ہندوستان پر حملہ کیا اور پنجاب ملتان سندھ وغیرہ پر قبضہ کیا، محمود غزنوی نے ۱۰۰۱ء سے ۱۰۲۷ء کے دوران سترہ حملے کئے، ۱۰۲۵ء میں اس نے گجرات کے کاٹھیا وار علاقے میں

ساحل سمندر پر واقع شہر سمنا تھے پر حملہ کیا؛ لیکن قبضہ کے باوجود وہاں خود حکومت کے بجائے ہندو حکمراء ہی کو برقرار رکھا، اس کے اوپر ہندوؤں پر مظالم کی جو داستان بیان کی جاتی ہے وہ سراسر غلط اور فریب ہے، محمود غزنوی کی وفات ۱۰۳۰ء میں ہوئی، اس کے بعد اس کا پیٹا محمد غزنوی حاکم ہوا، کچھ مدت کے لئے اس کا بھائی مسعود غزنوی بھی حاکم رہا، اس خاندان کی حکومت ۱۱۸۷ء میں ختم ہوئی۔

## غوری خاندان

۱۲۰۶ء سے ۱۲۰۶ء تک ہندوستان پر غوری خاندان حکمراء رہا، اس خاندان کا بھی وطنی تعلق افغانستان سے تھا، غوری خاندان میں سب سے پہلا حکمراء شہاب الدین محمد غوری تھا، اس نے شمالی ہند میں اسلامی حکومت کی سب سے پہلے بنیاد رکھی، اس نے پہلے ملتان پھر لاہور و دہلی پر قبضہ کیا، ۱۱۹۱ء میں اس کا مقابلہ دہلی واجیر کے مشہور ہندو حکمراء پر تھوی راج چوبہان سے ہوا، پر تھوی راج کے پاس ڈھائی لاکھ فوج تھی، اور محمد غوری کے پاس کل ۳۰ ہزار، اس جنگ میں غوری ہار گیا، مگر اس کے ایک سال کے بعد غوری نے ایک لاکھ بیس ہزار نفری کے ساتھ پر تھوی راج کی تین لاکھ فوج سے جنگ کر کے اسے شکست فاش دے دی، اور اسے گرفتار کر کے قتل کر دیا، پھر اس نے قتوح کے راجہ کو بھی شکست دی اور بنارس تک اپنی حکومت وسیع کر لی، اس نے اپنے مفتوحہ علاقوں میں اپنے غلام قطب الدین کو اپنا نائب و ذمہ دار بنایا تھا، غوری ہی کے دور میں مشہور بزرگ خواجہ معین الدین چشتی اجمیر تشریف لائے اور اپنا دعویٰ و اصلاحی کام شروع کیا، ۱۲۰۶ء میں جہلم کے قریب نماز کی حالت میں محمد غوری شہید ہو گیا۔

## خاندانِ غلام

محمد غوری کے انتقال کے بعد تھوڑی سی افتراتفری ہوئی؛ لیکن جلد ہی اس کے معتمد غلام

قطب الدین ایک نے قابو پالیا، اور پورے شمالی ہند کا حکمران بن گیا، یہ خاندانِ غلام کی حکومت کا آغاز تھا، اس خاندان کی حکومت ۱۲۰۶ء سے ۱۲۹۰ء تک رہی، قطب مینار کی تعمیر کا آغاز قطب الدین نے کیا تھا، اس کے انتقال کے بعد ۱۲۱۰ء میں اس کا دادا دشمن الدین انتش حاکم بنا (جو خود ایک ترک غلام تھا) اس نے اپنی حکومت میں سندھ و اجین، گوالیار اور مالدہ وغیرہ کے علاقے شامل کرنے، اس نے قطب مینار کی تعمیر مکمل کرائی، ۱۲۳۶ء میں اس کی بیٹی رضیہ سلطانہ نے حکومت سنہجاتی، یہ ہندوستان کی پہلی مسلم حکمران خاتون تھی، مگر ۱۲۴۰ء میں اسے قتل کر دیا گیا، اس کے بعد چار سال تک شمس الدین انتش کا پوتا علاء الدین حاکم رہا، مگر ۱۲۴۶ء میں وہ بھی قتل کر دیا گیا، پھر مسلسل بیس سال ۱۲۴۶ء سے ۱۲۶۶ء تک انتش کے چھوٹے بیٹے ناصر الدین محمود نے حکومت کی، یہ بہت ہی نیک اور قابل انسان تھا، اس کی وفات کے بعد لگا تاریخیں سال تک ۱۲۶۶ء سے ۱۲۸۶ء تک انتش کے ترک غلام اور دادا غیاث الدین بلبن نے حکومت کی اور اپنے دور میں ملک کی شمالی و جنوبی سرحدوں کو بے حد مستحکم کر دیا اور تاتاریوں کے حملوں کو ناکام کر دیا، خاندانِ غلام کا آخری بادشاہ کیقباد تھا جسے خلجیوں نے قتل کر دیا تھا۔

## خلجی خاندان

خلجی خاندان ترکستان سے تعلق رکھتا تھا اور افغانستان میں طویل مدت سے قیام پذیر تھا، اس خاندان نے ہندوستان پر ۳۱ رسال ۱۲۹۰ء سے ۱۳۲۱ء تک حکومت کی ہے، اس خاندان کا ایک فرد فیروز خلجی خاندانِ غلام کی حکومت کے آخری دور میں وزیر بن گیا تھا، اس نے ۱۲۹۰ء میں خاندانِ غلام سے حکومت چھین لی اور خود ”جلال الدین خلجی“ کے نام سے حاکم بن گیا، یہ بڑا نیک انسان تھا، ۱۲۹۶ء میں اس کے بھتیجے اور دادا علاء الدین خلجی نے اسے قتل کر کے خود حکومت سنہجاتی، اس نے ۱۲۹۷ء میں دولاکھ مغل فوج کا مقابلہ کر کے شکست

دے دی، اس کی حکومت پنجاب سے کن اور گجرات تک تھی، اس نے حکومت کا دائرہ شمالی ہند سے جنوبی ہند تک پھیلا دیا تھا، یہ اب تک کی سب سے بڑی اسلامی حکومت تھی، خلجی خاندان کا آخری بادشاہ ”خسر و خان“ تھا، اس کا تعلق گجرات سے تھا، ۱۳۲۱ء میں اس خاندان کی حکومت ختم ہوئی۔

## خاندانِ تغلق

۱۳۲۱ء سے ۱۳۴۳ء تک ۹۲ رسال خاندانِ تغلق حاکم رہا، ۱۳۲۱ء میں خلجی حکومت کے سپاہی غازی ملک تغلق نے آخری خلجی بادشاہ ”خسر و خان“ کو قتل کیا، اور غیاث الدین تغلق کے نام سے حاکم بن گیا، ۱۳۲۳ء میں اس کا بیٹا محمد تغلق حاکم ہوا، یہ بے حد پرہیزگار اور منصف بادشاہ تھا، حافظ تھا، اس نے بہت سارے دینی مدارس قائم کرائے، اس کی حکومت ۲۶ رسال رہی۔

۱۳۵۱ء سے ۱۳۸۸ء تک مسلسل ۳۸ رسال فیروز شاہ تغلق حاکم رہا، جو محمد تغلق کا چپازاد بھائی تھا، جون پور شہر اسی کا بسا یا ہوا ہے، اس کے انتقال پر خاندان میں حکومت کے لئے خانہ جنگیاں شروع ہو گئیں، پہلے غیاث الدین تغلق دوم پھر ابو بکر تغلق پھر محمد بن فیروز شاہ، پھر سکندر شاہ نے حکومت کی، ۱۳۹۸ء میں اس خاندان کے آخری حکمران محمود تغلق نے حکومت سنگھاںی، ۱۴۱۲ء میں اس کی وفات کے ساتھ تغلق خاندان کی حکومت ختم ہو گئی۔

## سید خاندان

۱۴۱۳ء سے ۱۴۵۱ء تک ۳۸ رسال دہلی کی حکومت پر سید خاندان قابض رہا، پہلا حکمران سید خضر خان تھا، اس کے بعد اس کا لڑکا مبارک خان بادشاہ بنا، اس کے بعد خضر خان کا پوتا محمد شاہ بادشاہ ہوا، اس کے دور میں بغاوت ہوئی جو پنجاب کے بادشاہ ”بہلوں لودھی“ کی مدد سے ختم ہوئی، ۱۴۲۵ء میں محمد شاہ کا لڑکا علاء الدین حاکم بنا، مگر اس سے حکومت سنبھل

نہ سکی، بالآخر ۱۳۵۱ء میں اس خاندان کی حکومت ختم ہو گئی۔

## خاندانِ لودھی

۱۳۵۱ء سے ۱۵۲۶ء تک مسلسل ۵۷ رسال لودھی خاندان نے ہندوستان پر حکومت کی، اس کا پہلا بادشاہ ”بہلوں لودھی“ تھا، جس نے ۱۳۸۸ء تک ۳۸ رسال حکومت کی، اس کے دور میں حکومت شمال میں بندیل گھنڈ تک وسیع ہو گئی، اس خاندان کا سب سے مشہور بادشاہ بہلوں کا بیٹا سکندر لودھی تھا، جس نے ۲۸ رسال حکومت کی، آگرہ اسی کا بسا یا ہوا ہے، آخری بادشاہ سکندر کا بیٹا ابراہیم تھا، جو ۱۵۲۶ء میں پانی پت کے میدان میں مغل بادشاہ بابر کے ساتھ جنگ میں مارا گیا، اور اس طرح اس حکومت کا خاتمه ہوا۔

## مغلیہ خاندان کی حکومت کا پہلا دور

مغلیہ خاندان نے ہندوستان پر ۳۰۰ رسال سے زائد حکومت کی ہے، یہ ہندوستان میں مسلمانوں کی آخری حکومت تھی۔

۱۵۲۶ء میں کابل کے تیمور خاندان سے تعلق رکھنے والے ظہیر الدین بابر نے پانی پت کے میدان میں دہلی کے حاکم ابراہیم لودھی کو قتل کر کے اور اس کے شکر کو شکست دے کر مغلیہ سلطنت قائم کر دی، اور مالدہ سے بنگال تک اپنا تسلط جمالیا، ۱۵۳۰ء میں اس کی وفات ہوئی، اس کے بعد بابر کا جوان بیٹا ہمایوں صرف ۳۰ رسال کی عمر میں حکمران ہوا، لیکن کچھ ہی عرصہ بعد ۱۵۴۰ء میں ایک افغان سردار شیر شاہ سوری نے ہمایوں کو شکست دی اور ہمایوں کو ایران بھاگنا پڑا۔

## سوری خاندان

ہمایوں کو شکست دے کر ۱۵۴۰ء میں شیر شاہ سوری حکمران بننا، یہ بہت قابل تھا، اس کی حکومت بہار بنگال اور دہلی سے پنجاب و سندھ تک تھی، اس نے اپنے ۵۵ رسالہ دور میں پنجاب

سے بگال تک ۳۰۰ میل طویل سڑک بنوائی، اس کا پایہ تخت دہلی کے بجائے بھار کا شہر ”سہراں“ تھا، ۱۵۲۵ء میں اس کا انتقال ہوا، اس کے جانشین سلیم شاہ نے ۱۵۵۲ء تک حکومت کی، پھر فیروز شاہ سوری حاکم بنا، مگر وہ جلد ہی قتل کر دیا گیا، پھر چند ماہ ابراہیم شاہ سوری حاکم رہا، آخری حاکم سکندر شاہ سوری ہوا، شورش پھیل چکی تھی، اس کا فائدہ اٹھا کر ہمایوں نے ۱۵۵۵ء میں شاہ ایران کی مدد سے سکندر شاہ کو شکست دے کر دہلی پر دوبارہ قبضہ کر لیا، اور سوری خاندان کی حکومت کا خاتمہ ہو گیا۔

## مغلیہ خاندان کی حکومت کا دوسرا اور زریں دور

۱۵۵۵ء میں ہمایوں نے دوبارہ تخت سنبھالا؛ لیکن دوسرے سال ہی اس کی وفات ہو گئی، ہمایوں کے بعد اس کا بڑا بیٹا جلال الدین اکبر حکمراء ہوا، اس کا دور حکومت تقریباً ۵۰ رسال رہا، اس نے ایک باطل مذہب ”دین الہی“ کی بنیاد بھی رکھی۔ مشہور بزرگ مجدد الف ثانی نے اس دین کی مکمل تردید کی، اور امت کو اس کے غلط اثرات سے بچایا۔ اکبر کی حکومت کا دائرہ بے حد و سیع تھا، سندھ، قندھار، کشمیر، بھارت، بنگال، گجرات، مالدہ، اڑیسہ، دکن اور بلوچستان سب خطے اس کے زیر حکومت تھے۔

۱۶۰۵ء میں اکبر کے انتقال کے بعد اس کا بڑا بیٹا سلیم نور الدین جہاں گیر حکمراء بنا، یہ بہت بلند حوصلہ، علمی ذوق رکھنے والا اور ہم درد تھا، اس کی حکومت میں اس کی بیوی نور جہاں کا بڑا عمل دخل اور اثر تھا، ۱۶۲۸ء میں اس کا انتقال ہوا، اس کے بعد اس کا بیٹا شاہ جہاں حاکم بنا، اس نے لال قلعہ، جامع مسجد، تاج محل جیسی عمارتیں بنوائیں، اس نے تخت طاؤس بھی بنوایا تھا، اس کے زمانے میں دکن، احمدنگر، اور بیجاپور وغیرہ علاقوں مغلیہ سلطنت کا حصہ بنے، اس کا دور حکومت ۳۰ رسال رہا۔

شاہ جہاں کی بیماری میں اس کے بیٹوں اور نگر زیب، داراشکوہ اور شجاع میں حکومت

کے لئے لڑائی شروع ہوئی، جس میں اورنگ زیب عالمگیر کا میاب ہوئے، ۱۶۵۸ء میں اورنگ زیب نے حکومت سنبحالی، اور سیاسی حکومت و مصلحت سے اپنے والد کو آگرہ کے قلعے میں نظر بند کر دیا، جہاں ۸ رسال بعد ۱۶۶۶ء میں شاہ جہاں کی وفات ہوئی، چوں کہ اورنگ زیب کا بڑا بھائی دارالشکوہ بد دین تھا، باپ کی حمایت اس کو حاصل تھی، باپ کا رویہ اورنگ زیب کے ساتھ طالمانہ تھا، اس نے مصلحت باپ کو نظر بند کرنے میں تھی، لیکن اس کے باوجود اورنگ زیب نے باپ کے ساتھ بے حسن سلوک کیا، ہندوستان کی پوری اسلامی تاریخ میں اورنگ زیب سب سے نیک، خدا ترس، اور ایمان دار بادشاہ تھا، غیر مسلم مؤمنین نے اس پر ہندوؤں کے ساتھ بدسلوکی کا الزام لگا کر بہت بدنام کیا ہے، حالاں کہ اس کا حقیقت سے کوئی واسطہ نہیں ہے، خود اورنگ زیب کی فوج میں بہت سے ہندو اعلیٰ عہدوں پر فائز تھے۔

اورنگ زیب نے ۱۶۷۸ء میں حکومت کی، اور خلافت راشدہ کے طرز پر حکومت چلانے کی پوری کوشش کی، اس کا دائرہ حکومت آسام کے سندھ اور کشمیر سے کیرالہ تک وسیع تھا، ساتھ ہی وہ بڑا علم پرور تھا، فقہ کی مشہور کتاب ”فتاویٰ عالمگیری“ اس نے مرتب کرائی، ۱۶۷۷ء میں اس کا انتقال ہوا، اس کے بعد اس کا بیٹا معظم شاہ (عرف شاہ عالم بہادر شاہ) حاکم بنا، اس کی اپنے بھائی اعظم کے ساتھ لڑائی ہی، جس میں اعظم قتل ہوا، اور بیہیں سے مغلیہ سلطنت کا خاتمه شروع ہوا، شاہ عالم کے بعد معز الدین جہاں دار حاکم بنا، جسے ایک سال میں ہی اس کے بھتیجے کے لڑکے فرخ سیر نے قتل کرایا، اور ۱۶۷۹ء میں حکومت سنبحالی، مگر کچھ ہی عرصے میں فرخ سیر بھی مارا گیا، پھر رفیع الدرجات، رفیع الدولہ اور محمد شاہ نے باری باری اقتدار سنبھالا، محمد شاہ کے دور میں ۱۶۷۸ء میں ایران کے نادر شاہ نے ہندوستان پر زبردست حملہ کیا اور خوب قتل و غارت گری کی، مغلیہ حکومت کمزور ہوتی گئی، متعدد ریاستوں میں بغاوتیں اور خود مختار حکومتیں بن گئیں، گجرات اور مہاراشٹر پر مرہٹوں کا قبضہ ہو گیا، ۱۶۷۸ء میں

محمد شاہ کا لڑکا احمد شاہ حاکم بنا؛ لیکن ۵ رسال کے بعد اس کو معظم شاہ کے پوتے عالمگیر ثانی نے بے دخل کر کے خود حکومت سنچال لی۔

انگریزوں کا عمل دخل بھی بڑھتا جا رہا تھا، تجارت کے بہانے ہندوستان میں انہوں نے اپنی جڑیں مضبوط کر لی تھیں، عالمگیر ثانی کے بعد شاہ عالم ثانی کو حکومت ملی جس نے انگریزوں سے مقابلہ بھی کرنے کی کوشش کی، مگر ناکام ہوا، اس کے بعد اس کا لڑکا اکبر ثانی حاکم بنایا۔ انگریزوں کا وظیفہ خوار تھا، خاندانِ مغلیہ کا آخری بادشاہ (جو ہندوستان میں آخری مسلم بادشاہ تھا) اکبر ثانی کا بھادرشاہ ظفر تھا، یہ ۱۸۳۷ء میں برائے نام دہلی کا بادشاہ بنا، یہ بھی انگریزوں کا وظیفہ خوار تھا، اس کی حکومت لاں قلعہ کی چہار دیواری تک تھی، ساتھ ہی یہ اچھا شاعر و ادیب بھی تھا، انگریزوں نے ۱۸۵۷ء میں اس کو رنگون (برما) میں قید کر دیا، جہاں بے چارگی کے عالم میں ۱۸۶۲ء میں اس کی وفات ہوئی، اس طرح ہندوستان میں مغلیہ سلطنت کے ساتھ ہی اسلامی حکومت کا بھی خاتمه ہو گیا۔

## مسلم حکومت کی خصوصیات

غور کیا جائے تو ہندوستان پر مسلمانوں نے ۱۷۷۳ء سے ۱۸۵۷ء تک تقریباً ساڑھے گیارہ سو سال حکومت کی، مسلمانوں کی حکومت کی بے شمار خصوصیات رہیں، جن میں غیر مسلم ہم وطنوں کے ساتھ بے انتہا مثالی رواداری اور حسن سلوک، مذہبی آزادی، عدل، مساوات، ملک کی ہمہ جہت ترقی، تجارت، زراعت، صنعت و حرفت، سیاست و ثقافت، تعلیم و تغیر ہر اعتبار سے ملک کو نمایاں کرنا بالکل عیاں اور ناقابل انکار ہیں؛ لیکن افسوس یہ ہے کہ آزادی ہند کے بعد جوتارخ اور نصاب مرتب ہوا، اس میں انتہائی جانب داری، تعصب اور فرقہ پرستی سے کام لے کر مسلم حکمرانوں کے تعلق سے منفی، غلط اور خلاف واقعہ باقی شامل کی گئیں۔



# آزادی ہند میں مسلمانوں کی خدمات

انگریزوں کی برطانیہ سے آمد پہلی بار مغل بادشاہ جہاں گیر کے دور میں ۱۶۱۵ء میں تاجر کی حیثیت سے ہوئی، اور حکومت کی اجازت سے انہوں نے سب سے پہلے سورت، احمد آباد اور آگرہ میں اپنے تجارتی مرکز شروع کئے، پھر یہ سلسلہ مدراس، کلکتہ اور ممبئی تک پہنچا، ۱۷۰۸ء آتے آتے انگریزوں نے ہندوستان میں ۳۳ ربوی کمپنیاں قائم کر لیں، پھر ان کمپنیوں میں کچھ اختلافات ہوئے تو ملکہ برطانیہ کے حکم سے ایک متحده تجارتی کمپنی "ایسٹ انڈیا کمپنی" کے نام سے قائم ہوئی، ۱۷۱۴ء میں اورنگ زیب نے انگریزوں کے مکارانہ ارادوں اور حکومت پر قبضے کی سازشوں کو بھانپ کر انہیں ہندوستان سے باہر کر دیا تھا، مگر کچھ عرصہ بعد ۱۶۹۰ء میں پھر انہوں نے اجازت حاصل کر لی، اس کے بعد انہوں نے کلکتہ میں فوجی قلعہ بنایا، مدراس میں بھی تجارت مرکز شروع کر دیا، اور نگ زیب کے بعد اس کے جانشینوں کی ناہلی اور کمزوری سے فائدہ اٹھا کر انگریزوں نے دھیرے دھیرے انتظامی امور میں مداخلت شروع کی، پھر ان کا اثر روس خ اتنا بڑھتا گیا کہ بادشاہ کے لئے ان کو نظر انداز کرنا بھی ممکن نہ رہا، بتدریج عمل دخل کے ذریعہ انہوں نے جنوب میں کرناٹک اور مشرق میں کلکتہ پر پورا قبضہ کر لیا، مدراس بھی ان کے قبضے میں آگیا۔

انگریزوں کے قبضے کے خلاف بنگال میں مرشد آباد کے حاکم نواب سراج الدولہ نے ۱۷۵۷ء میں تحریک چلائی، پلاس کے مقام پر ان کی انگریزوں سے جنگ ہوئی، سراج الدولہ کی ۳۳ رہزار فوج انگریزوں کی ۱۳ رہزار کی فوج سے سراج الدولہ کے غدار وزیر میر جعفر کی غداری کی وجہ سے ناکام ہو گئی، انگریزوں نے سراج الدولہ کو قتل کر ڈالا، اس کے بعد

انگریزوں نے بنگال میں ۲۲ نومبر پر گنہ پر قبضہ کر لیا، یہ ہندوستان میں انگریزوں کا پہلا باضابطہ قبضہ تھا۔

۷۷ء میں دہلی کے مغل بادشاہ شاہ عالم، نواب شجاع الدولہ حاکم اودھ اور مرشد آباد کے حاکم جعفر کے داماد قاسم کی مشترکہ فوجوں کا میدان بکسر میں انگریزوں سے مقابلہ ہوا، مگر انگریزوں کی سات ہزار کی فوج مسلمانوں کی ۵۰ رہزار کی فوج پر غالب آگئی، اس نشکست کے بعد شاہ عالم نے انگریزوں سے صلح کر کے اور ان کا وظیفہ قبول کر کے بہار، بنگال اور اڑیسہ کا پورا اعلاءٰ ان کے سپرد کر دیا۔

انگریزوں سے تیسرا معزز کتہ الاراء مقابلہ ریاست میسور کے حاکم سلطان ٹیپو شہید نے کیا، لیکن اس کو اپنوں کی سازش (جن میں بطور خاص میر صادق جیسا غدار تھا) کی وجہ سے اور مرہٹوں کی انگریزوں کی حمایت کی وجہ سے نشکست ہوئی، ۳۱ مئی ۹۹ء کو سلطان ٹیپو انگریزوں سے لڑتے ہوئے سری رنگا پٹنم کے میدان میں شہید ہوا، انگریزوں نے ٹیپو کی لاش دیکھ کر راحت محسوس کی اور کہنے لگے کہ آج سے ہندوستان ہمارا ہے، اس کے بعد انگریزوں نے بنگال و کرناٹک کے علاوہ پنجاب سندھ اودھ برما ہر جگہ اپنا قبضہ جمالیا، ۳۱ اگسٹ ۱۸۰۳ء میں انگریز فاتحانہ دہلی میں داخل ہو گئے، اس صورتِ حال سے متاثر ہو کر حضرت شاہ عبدالعزیز محمد فاتحانہ دہلی میں داخل ہو گئے، اس صورتِ حال سے حضرت سید احمد شہید رائے بریلویؒ نے تحریک اصلاح و جہاد قائم کی، عوام کی ذہن سازی کے لئے ملک کے تمام اہم علاقوں کا دورہ ہوا، پھر ۱۸۲۶ء کو حضرت سید احمد شہید نے رائے بریلوی سے صوبہ سرحد کی طرف سفر، بھرت و جہاد شروع کیا، آپ کے ساتھ ۱۵ ارسوم مجاهدین تھے، آپ نے سکھوں سے کئی مقابلے کئے، سکھوں سے مقابلے کی ایک وجہ ان کا مسلمانوں پر ظلم تھا، دوسرے یہ کہ اسلامی علاقوں اور انگریزوں کے مقبوضہ علاقوں کے درمیان رکاوٹ صرف سکھوں کی حکومت تھی، انہیں ختم کئے بغیر انگریز کا خاتمہ نہیں ہو سکتا تھا، لیکن سرحد کے علاقے

میں مختلف مقامی امراء کی طرف سے غداریاں ہوتیں، بالآخر بالاکوٹ کے میدان میں سکھوں سے زبردست مقابلہ ہوا، اور ۷ مریٰ ۱۸۳۱ء کو حضرت سید صاحب اور حضرت شاہ اسماعیل شہید اپنے رفقاء کے ساتھ شہید ہو گئے، اس کے بعد اس تحریک سے وابستہ مجاہدین نے پڑنا کے محلہ صادق پور کو اپنا مرکز بنایا، اور انگریزوں کے خلاف مجاہدین کو منظم کیا، علماء کی یہ جماعت علماء صادق پور کے نام سے مشہور ہوئی، اس میں نمایاں مولانا سید محمد علی رام پوری، مولانا ولایت علی عظیم آبادی، مولانا احمد اللہ، ہیں۔ ۱۸۶۲ء میں انگریزوں نے مولانا احمد اللہ، مولانا جعفر تھائیسری، مولانا یحییٰ عظیم آبادی سمیت ۸ لوگوں کو چھانسی کی سزا سنائی، پھر اسے منسون کر کے انہیں کالا پانی (انڈمان) میں قید کر دیا، جہاں مولانا یحییٰ اور مولانا احمد اللہ کی وفات ہو گئی، اور باقی لوگ ۱۸۸۳ء میں رہا ہوئے۔

انگریزوں سے پہلی باضابطہ جنگ ۷ اکتوبر ۱۸۵۷ء میں تمام ہندوستانیوں نے مشترک طور پر شروع کی، یہ مشترک کوشش میرٹھ سے شروع ہوئی، انگریزوں نے اس کوشش کو ”غدر“ (غداری) کا برا نام دیا، اس کوشش کے پہلے مرحلہ میں انقلابی دستے نے دہلی پر قبضہ کر کے بہادر شاہ ظفر کو ہندوستان کا بادشاہ بنانے کا اعلان کیا، لیکن پھر انگریزوں نے وسائل کی کثرت کی وجہ سے اور وطن فروش غداروں کی مدد سے اپنا تسلط بھالیا اور بہادر شاہ ظفر کو ۱۹ ستمبر ۱۸۵۷ء کو گرفتار کر کے رنگوں جلاوطن کر دیا، اس طرح دہلی پر انگریزوں کا مکمل قبضہ ہو گیا، انگریزوں نے مجاہدین آزادی پر ہر ممکن ظلم و ستم کیا، صرف ۷ اکتوبر ۱۸۵۷ء میں ۲۷۰۰۰ مسلمانوں کو چھانسی دی، قتل عام میں جو مارے گئے ان کا تواتیر نہیں۔

اکابر علماء دیوبند (حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی)، حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی، حضرت حافظ ضامن شہید<sup>ؒ</sup> نے اپنے مرشد حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر<sup>ؒ</sup> کے ہاتھ پر بیعت جہاد کی، اور انگریزوں کے خلاف منظم فوجی کا رروائیاں شروع کیں، جہاد کا اعلان ہوا، شاملی میں معرکہ آ رائی ہوئی، اس میں حافظ ضامن شہید بھی ہوئے، تھانہ بھون میں انگریزوں نے

ایک ہزار مجاہدین کو شہید کیا، ۱۸۵۷ء کی تحریک آزادی میں اکثر جگہ علماء نے ہی قیادت کی، اس دور کے مجاہدین علماء میں مولانا احمد اللہ شاہ کا نام بہت نمایاں ہے، جنہیں ۱۸۵۸ء میں شہید کر دیا گیا، یہ ۱۸۵۷ء کی تحریک کے عظیم قائد رہے، اور انگریزوں کے خلاف اکثر سرگرمیوں کی قیادت انہوں نے ہی کی تھی۔

۱۸۵۷ء کی تحریک بظاہرنا کام رہی؛ لیکن اس نے ملک کے ہر خطے میں روحِ جہاد و آزادی پھوک دی، ۱۸۶۶ء میں دارالعلوم دیوبند قائم کیا گیا، حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندیٰ نے آزادی کی ایک منظم کوشش شروع کی، جسے ”تحریک ریشمی رومال“ کا نام دیا جاتا ہے، حکومت برطانیہ کو اس تحریک کا سراغ کچھ ریشمی رومالوں سے ملا تھا، جن پر تحریک کی ضروری معلومات تھیں، اس لئے اس کو تحریک ریشمی رومال کے نام سے شہرت دے دی گئی تھی، اس تحریک کا راز جولائی ۱۹۱۶ء میں فاش ہوا، اس وقت حضرت شیخ الہند طائف ( سعودی عربیہ) میں تھے، پھر حضرت شیخ الہند اور ان کے رفقاء جن میں سب سے نمایاں نام شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدھیٰ کا ہے، گرفتار کر لئے گئے، فروری ۱۹۱۷ء میں قیدیوں کا یہ قافلہ ماٹا پہنچا دیا گیا، اس قید سے مارچ ۱۹۲۰ء میں رہائی ہوئی۔

ہندوستان میں آزادی کی جدوجہد مسلسل جاری تھی، نومبر ۱۹۱۷ء میں مفتی اعظم حضرت مولانا کفایت اللہ صاحب نے تحریک شیخ الہند کے قائدین کی گرفتاری پر احتجاج کے لئے ”نجمن اعانت نظر بندانِ اسلام“ قائم کی، پھر نومبر ۱۹۱۹ء میں جمیعت علماء ہند کے نام سے باضابطہ تنظیم تشکیل دی گئی، جمیعت علماء کے پیٹ فارم سے آزادی ہند کی تحریک پورے زور و شور سے جاری رہی؛ بلکہ واقعہ یہ ہے کہ ملک میں سب سے پہلے مکمل آزادی کا نعرہ ”جمعیۃ علماء ہند“ نے دیا۔

اگست ۱۹۲۰ء سے ملک گیر تحریک عدم تعاون شروع ہوئی، جس میں علماء اور مسلم عوام کا

نمایاں اور قائدانہ کردار رہا، حضرت شیخ الاسلام مولانا محدث علی جوہر، مولانا شوکت علی جوہر، ڈاکٹر سیف الدین کچلو وغیرہ مجاہدین سمیت کل تیس ہزار لوگ گرفتار کئے گئے، ۱۹۳۰ء میں آزادی کے مطالبے کو لے کر گاندھی جی نے تحریک نمک سازی شروع کی، تو اس میں علماء اور مسلمانوں نے نمایاں حصہ لیا، اور پچاسوں علماء گرفتار ہوئے، ۱۹۳۱ء میں کانگریس کی طرف سے جاری تحریک سول نافرمانی میں بھی علماء کا قائدانہ رول رہا، اور تقریباً ۲۵ رہzar مسلمانوں نے گرفتاری دی۔

بالآخر بڑی محنتوں، قربانیوں اور کوششوں کے بعد ہندوستان ۱۵ اگست ۱۹۴۷ء کو انگریزوں سے آزاد ہوا، انگریزوں نے جاتے جاتے اپنی سازش سے ملک کو تقسیم کر دیا اور ہندو فرقہ پرستی کا نیج بوکر گئے۔

ہندوستان کی آزادی صحیح معنوں میں مسلم علماء، قائدین اور مجاہدین کی دین ہے، مجاہدین کی تعداد لاکھوں سے متباوز ہے، جن میں چند مشہور نام یہ ہیں:

- (۱) سلطان ٹیپو شہید (۲) نواب سراج الدولہ (۳) شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی
- (۴) حضرت سید احمد شہید (۵) شاہ اسماعیل شہید (۶) علماء صادق پور (۷) مولانا احمد اللہ شاہ (۸) حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی (۹) حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی (۱۰) حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی (۱۱) حضرت حافظ ضامن شہید (۱۲) قاضی عنایت علی تھانوی (۱۳) حضرت مولانا رحمت اللہ کیر انوی (۱۴) مولانا فیض احمد بدایوی (۱۵) مولانا کفایت علی کافی شہید (۱۶) حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن دیوبندی (۱۷) حضرت شیخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدینی (۱۸) مولانا فضل حق خیر آبادی (۱۹) بدر الدین طیب جی (۲۰) حکیم اجمل خاں (۲۱) مولانا ابوالکلام آزاد (۲۲) مولانا برکت اللہ بھوپالی (۲۳) مولانا محمد علی جوہر (۲۴) مولانا شوکت علی (۲۵) مولانا عبید اللہ سندھی (۲۶) مولانا حسرت موهابی (۲۷) مولانا ظفر علی خاں (۲۸) رفیع احمد قدوالی (۲۹) خان عبدالغفار خان (۳۰) مجاہد ملت

مولانا حفظ الرحمن سیبوہاروی (۳۱) مفسر قرآن مولانا احمد علی لاہوری (۳۲) مولانا عزیز گل پشاوری (۳۳) ڈاکٹر مختار انصاری (۳۴) مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب شاہ بجهہاں پوری (۳۵) ڈاکٹر سیف الدین کچلو (۳۶) مولانا احمد سعید دہلوی (۳۷) مولانا ابوالمحاسن محمد سجاد (۳۸) رئیس الاحرار مولانا حبیب الرحمن لدھیانوی (۳۹) امیر شریعت مولانا عطاء اللہ شاہ بخاری (۴۰) مولانا عبدالباری فرنگی محلی (۴۱) مولانا محمد منیر نانوتوی (۴۲) قاضی عبدالجلیل شہید (۴۳) مفتی صدر الدین آزردہ۔



# مصنف کی مطبوعہ علمی کا وشیں

## ● اسلام میں عفت و عصمت کا مقام

یہ کتاب عفت و عصمت کے موضوع پر انتہائی تفصیلی اور اہم پیش کش ہے، اپنے مندرجات کی جامعیت اور نصوص کی کثرت کی بنیاد پر اپنے موضوع پر اردو زبان میں انسائیکلو پیڈیا کی حیثیت رکھتی ہے، ملک و بیرون ملک کے اکابر علماء کے تأثیرات و تقریظات سے آراستہ ہے۔ مختصر سے عرصہ میں اس کے پانچ ایڈیشن منظر عام پر آچکے ہیں، یہ کتاب بجا طور پر اس قابل ہے کہ عوام و خواص، علماء و عوام، مرد و عورت سبھی اس کو اپنے مطالعہ میں رکھیں۔

## ● اسلام میں صبر کا مقام

یہ کتاب صبر کے موضوع پر ایک انسائیکلو پیڈیا کی حیثیت رکھتی ہے، فضل مصنف نے اس کتاب میں جدید اسلوب میں قرآن و حدیث، آثار صحابہ کی روشنی میں صبر کے مقام، اس کی اہمیت اور ضرورت کے متعدد پہلوؤں کو کافی شرح و سط کے ساتھ واضح کیا ہے، صبر و شکر کے مقابلی تحریے پر مصنف نے بے حد قیمتی باتیں تحریر کی ہیں، دور حاضر کے ہر نوجوان کو اس کتاب کا ضرور مطالعہ کرنا چاہئے۔

## ● ترجمان الحدیث

اس کتاب میں اصلاح معاشرہ اور تعمیر سیرت و اخلاق کے متعلق ڈیڑھ سو صحیح ترین احادیث نبویہ کی مدلل اور عام فہم اسلوب میں عالمانہ تشریح کی گئی ہے۔ یہ کتاب بجا طور پر اس قابل ہے کہ اپنے مواد کی علیمت اور افادیت کی وجہ سے اسے مساجد اور اجتماعی مجالس میں سنایا اور پڑھایا جائے۔

## ● اسلام کی سب سے جامع عبادات نماز

اس کتاب میں نماز کی اہمیت، اقسام و انواع، خشوع کی شرعی حیثیت، خشوع کے مختلف طریقوں کا ذکر قرآن و سنت کی روشنی میں بڑی تفصیل سے کیا گیا ہے۔ خشوع کے موضوع پر جو

فاضلانہ اور عالمانہ مفصل و مدل بحث کی گئی ہے وہ اردو دنیا میں اپنی نوعیت کی منفرد چیز ہے، یہ کتاب ہر خاص و عام کے مطالعہ میں جگہ پانے کی اولین مستحق ہے۔

## ● اسلام اور زمانے کے چیਜیں

موجود معاصر حالات کے تناظر میں مصنف کے اشہب قلم سے نکلی ہوئی پرسوز، پر درد اور واقعیت پسندی پر مبنی فکری تحریروں کا یہ مجموعہ موجودہ صورتِ حال میں ہر مسلمان کے لئے راہبر اور فکری غذا فراہم کرتا ہے، جو بات بھی لکھی گئی ہے باحوالہ اور نصوص کی روشنی میں ہے۔

## ● سیرتِ نبویہ قرآن مجید کے آئینے میں

یہ کتاب قرآن کی روشنی میں سیرۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم کے جامع اور روشن پہلوؤں کا احاطہ کرتی ہے، قرآنی سیرت کے موضوع پر یہ اردو زبان میں پہلی باضافہ کتاب ہے، جس میں سیرت طیبہ کو تاریخی ترتیب کے ساتھ قرآنی بیان کے آئینہ میں پیش کرنے کی کامیاب کوشش کی گئی ہے، اسلوب بیان بے حد پر کشش اور اچھوتا ہے۔ کتاب کے متعدد ایڈیشن طبع ہو چکے ہیں۔

## ● عظمتِ عمر کے تابندہ نقش

یہ کتاب عربی کے مشہور ادیب شیخ علی طنطاوی کی پراثر تحریر "قصة حياة عمر" کی ترجمانی ہے۔ مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابو الحسن علی ندوی رحمۃ اللہ علیہ کے مقدمے سے مزین ہے، کتاب میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی عظمت و عبقریت کے نمایاں پہلو بہت دل نشیں اور ساحرانہ اسلوب میں اجاگر کئے گئے ہیں، سیرتِ عمر پر یہ کتاب عمده اور قابل قدر اضافہ ہے۔

## ● گناہوں کی معافی کے طریقے اور تدبیریں

یہ کتاب صحیح ترین احادیث نبویہ کی روشنی میں گناہوں کی معافی کے مختلف طریقوں کو محیط ہے، اس میں گنہ گاروں کو مایوسی سے بچنے کی تاکید اور توبہ کی تحریک اور عمل صالح کی ترغیب ملتی ہے، ہر مسلمان نوجوان کو اس کتاب کا مطالعہ ضرور کرنا چاہئے۔

## ● گلہائے رنگ

تین جملوں پر مشتمل یہ وقیع کتاب قرآن و سنت کی انقلابی تعلیمات، اصلاح قلب و نفس

ومعاشرہ، اسلام کے خلاف پھیلائے گئے مخالفوں اور شکوک و بہبادت کی مکمل اور مدلل تردید کو محیط عام فہم اور دل نشیں اسلوب میں بیش قیمت اور فکر انگیز تحریروں کا مجموعہ ہے۔ اس کتاب کا پہلا ایڈیشن بہت جلد مقبول ہوا، اب دوسرا ایڈیشن زیر طباعت ہے۔

## ● مفکر اسلام؛ جامع کمالات شخصیت کے چند اہم گوشے

یہ کتاب مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوی نور اللہ مرقدہ کی حیات و خدمات اور ان کی تابنده زندگی کے روشن نقش اور نمایاں امتیازات کی جامع اور مکمل تصویر کشی ہے۔ کتاب حضرت مولانا انظر شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ اور حضرت مولانا ڈاکٹر سعید الرحمن صاحب عظامی مدظلہ کے بیش قیمت مقدمات سے مزین ہے، متعدد اہل قلم کے تاثر کے مطابق مفکر اسلام کی شخصیت پر لکھی جانے والی کتابوں میں یہ کتاب اپنے مواد کی جامعیت، اسلوب کی دل کشی اور حسن بیان کے اعتبار سے انفرادی شان رکھتی ہے۔

## ● علوم القرآن الکریم

یہ کتاب حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مدظلہ العالی کی اردو تصنیف علوم القرآن کا عربی ترجمہ ہے۔ مترجم نے بہت سلیس اور شاغفتہ عربی زبان میں کتاب کو اردو سے منتقل کیا ہے، شروع میں حضرت مولانا محمد تقی عثمانی مدظلہ کا مقدمہ زینت کتاب ہے۔

## ● اسلام میں عبادت کا مقام

یہ کتاب عبادت کے موضوع پر انتہائی جامع اور محیط کتاب ہے، جس میں عبادت کے تمام پہلوؤں کا کتاب و سنت اور اقوال سلف کی روشنی میں تحقیقی جائزہ لیا گیا ہے۔ عوام اور خواص سب کے لئے یکساں مفید ہے۔

## ● اصلاح معاشرہ اور تعمیر سیرت و اخلاق

یہ کتاب معاشرتی اصلاح اور سیرت و کردار کی تغیر کے تعلق سے بے حد مفید اور جامع کتاب ہے، جس میں اس موضوع کے مختلف پہلوؤں کا ذکر بڑی تفصیل سے اور وضاحت کے ساتھ کیا گیا ہے، دور حاضر میں ہر مسلمان کو اس کا مطالعہ ضرور کرنا چاہئے۔

## ● اسلام دین فطرت

یہ کتاب مذہب اسلام کے امتیازات اور اس کی انسانیت نواز تعلیمات کو واضح کرتی ہے، اس میں اسلام کی جامعیت، واقعیت، حقیقت پسندی، ربانیت، امن و اسلامتی، اخوت و وحدت، مساوات و اجتماعیت جیسے متعدد اہم گوشوں پر سیر حاصل گفتگو کی گئی ہے۔ ہر بادوq کے لئے قابل مطالعہ ہے۔

## ● دیگر کتب:

حضرت شیخ الہند<sup>ؒ</sup>: شخصیت، خدمات و امتیازات  
آخر تاباں (تذکرہ حضرت مولانا شاہ حکیم محمد آخر صاحب<sup>ؒ</sup>)  
والد ماجد (تذکرہ حضرت مولانا محمد باقر حسین صاحب<sup>ؒ</sup>)

مقام صحابہ اور غیر مقلدین  
اسوہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے روشن عناءوں  
پنج اور جھوٹ کتاب و سنت کی روشنی میں ایک جائزہ  
اسلام کا جامع اور موثر ترین تعزیری نظام  
کچھ یادیں کچھ باتیں (تذکرہ حضرت مولانا مفتی محمد افضل حسین صاحب<sup>ؒ</sup>)  
اسلام اور دہشت گردی

## ● عربی کتب:

علوم القرآن الکریم  
وان المساجد لله

لمعات من الاعجاز القرآنی البديع  
اصول المعاش الاسلامی فی ضوء نصوص الكتاب والسنۃ.....  
نظرة عابرة على القضاء والقضاة في الإسلام  
بحوث علمية فقهية

**نوٹ:** یہ کتابیں مندرجہ ذیل پتوں سے حاصل کی جاسکتی ہیں:

(۱) اسلام کم بک فاؤنڈیشن دبلی (۲) فرید بک ڈپوبلی (۳) کتب خانہ نعیمیہ دیوبند (۴) جامعہ عربیہ امدادیہ مراد آباد